серия

### АНТИЧНАЯ БИБЛИОТЕКА



ИССЛЕДОВАНИЯ

Издательство «АЛЕТЕЙЯ» Санкт-Петербург 1995

# Е. В. ГЕРЦМАН



Иадательство «АЛЕТЕЙЯ» Санкт-Петербург 1995 ББК Г(Рос.) Геру. 79

> Директор издательства: Абышко О. Л. Главный редактор издательства: Савкин И. А. Художественный редактор: Емельянов Ф. В. Корректор: Абышко Л. А.

> > Основатель и руководитель серии: Абышко О. Л.

Геруман Е. В. Музыка Дрешей Греции и Ринез (из серии «Античная библиотель»)

AP No 840528

Сами в избор 30.01.95 г. Подянсано и печато 03.04.95 г. Форнат 60 88/16. Бумата офестани, гаристура «Анаденическан», печать офестани, Усл. печ. а. 22, ум. нал. а. 23. турал 3000 виз. Зал., № 49 Издательство «Алечейн», Сами-Петифбург, Волиссиксий цир., 34-6. Те-ично подательства. (ВВД) 315 7086.

ISBN 5-85233-003-13 © Издательство «Алетейн», 1995 г.
© Геоликия Е. В., 1995 г.

© «Античная быблыютека» — название серин

© Емельянов Ф. В. — худомественное 
офоомменне схони, 1992 — 1995 г.

Огнечатано с готовых диаполитилов в АО «Сликт-Петербургская тинография № 6». 193144, г. Сликт-Петербург, Монсеенко, 10.

#### К читателю

Говорят, что в святилище Аполлона в Дельфах была выставлена намень: «Поянай самого себя». Некоторые принисывают это выскавывание спаотанскому мудоену Хилону. Сама же идея самопоанания,

вовможно, в другом словесном оформлении, вояникла задолго до ангичных времен тогда, когда человек стал понимать себя как слож-

ный многоярусный организм, не только физиологический, но и духовный. С тех пор человек обречен на самопознание. Книга, которую читатель держит сейчас в своих руках, призвана помочь ему в осмыслении одной из даоних стоянии музыкальной

живии, относищейся и эпохе, получившей наименование античности от латинского прилагательного «апіприц» — древний, старинный. По давно сложившемуся мнению, в ней следует искать истоки евопейской цивилившии и. в частности, художественной. Значит.

именно тогда были сформированы условия для того, чтобы черев многие столетия смогли творить Бетховен, Чайковский, Шостакович. Так, несмотря на все равличия современной и античной культур, познавая последнюю, мы приобщаемся к самым мачалам наших художественных традиций.

художественных традиций. Однако не все так просто, как может показаться на первый ввгляд.

Если для историков общественной живни, науки, военного дела, права, антературы, архитектуры и т. д. сохранились документально вафиксированные свидетельские факты, а такие полностью или фрагментарно уцелевшие памятиики, то ничего подобного иет у историков

меватарио уделевшие намитантики, то измечен подоолного егу историков Музыки, Ведь процесс музицирования дантся ропно столько, сколько продолжается сам художественный акт. Затем он остается лишь в воспомнациям слушателей, либо зафиксированным в нотной или Трамжанись. Естественно, что в те далекие овремена не существовало

ия пластинок, ни магнитофонов. Нотная запись делала первые робкие шаги. Она была настолько примитивна и беспомощна, что могла, в недостижныей идею о возрождении дрезней музыки.

**Аучием случае, регистрировать величику интервала между сосединия** ввуками. Поэтому если бы даже в нашем распоряжении было много ваконченных нотных образцов, то и тогда осмысление каждого из них как художественного целого было бы практически невозможно. Саншком ограничены и крайне недостаточны сведения, передаваемые древнегреческой нотацией, чтобы по сохранившейся нотной записи можно было реконструировать явучание произведения. К тому же наука обладает сейчас лишь малочисленными отрывками (около двадцати) большего или меньшего размера, что делает еще более

Правда, история сохранила для нас выскавывания древних слушателей о музыке, которую они любили или отвергали. Но хорощо известно, что писать о музыке - все равно что осявать краски или обонять рифму. На то она и музыка, что ее невозможно передать никакими другими средствами, кроме мувыкальных. Остается только

повавидовать оптиминму тех, кто пытается передать словами эмоциональные ощущения от услышанного мувыкального проивведения. К счастью, то, чего не понимают наши современники, очень хорошо усвойли античные писатели: ни в одном из сохранившихся источников, примо или косвенно свиванных с мувыкой, нет и камека на описание того, что во своей поисоде не поддается описанию. О чем же сообщают античные источники? Баагодаря им можно увиать, какое место ванимала музыка в живни античного общества, какую музыку аюди аюбили, а вакую отвергали, как приобщались к музыке, каких музыкантов чтили и помения, а каких предавали забвению, игру на каких инструментах слущали с большим удовольствием, а на каких с меньшим, какие жанры и в ваних случанх звучали, как относились к труду музыканта, что думали о музыке и т. д. Другими словами, бесценные античные свидетельства дают возможность восстановить некоторые, конечно, далеко не все, стороны музыкальной жизни античности. Им и посвящена предлагаемая кимга. Классическая античность, как мавество, представлена двумя обществами - древнегреческим и древнеримским. Каждое из них прошло свой особый исторический путь развития в совдало свою музыкальную культуру. Греков больше влекло и поиску истивы и красоты, в науке и худомественному творчеству. Римаяне же отличались практицивмом и все оценивали с точки вреимя польяы и пригодности. Если бы мы были в состоянии возродить и услышать живое мувыкальное искусство доевных залинов и оммаян, то смоган бы судить о том, какое ваняные оказали эти честы обоих народов

на их художественное творчество. Однако такое познание невозможно. Всматриваясь же в их музыкальную живнь, в отдельных случаях нетрудно обнаружить специфические особенности муныкальной живки как глеков, так в онмаян, с которыми читатель повнакомится на на все своеобразие их культур, они представляли собой единый исторический этап развития человечества. И с этой точки врения многие черты музыкальной жизни Древней Греции и Древнего Рима являются очевидной культурологической общностью. Поэтому вачастую пои изложении материала книги не было смысла отдельно давать «греческое» и «римское», так как они по своему содержанию

Книга состоит из ряда очерков, каждый из которых посвящен отлельным сторонам как греческой, так и римской мувыкальной живни, а в некоторых случаях, когда этого требовал материал. - и

Эта книга адресована не только музыкантам-профессионалам самых разамчных специальностей, но и всем, кто интересуется мувыкальной культурой. Я надеюсь, что мон поллеги найдут на последующих страницах малонавестные или вовсе неиввестные для них факты, события и имена, а в отдельных очерках повнакомятся с нетрадиционной трактовкой некоторых аспектов античной музыкаль-

неоавлелимы.

их совместному описанию.

ной жизни. Что же касается аюбителей музыки, то хочу верить, что книга поможет им расширить своей общекультурный круговор. Вместе с тем, я полностью исключил вовможность умышленного упрощения в ивложении материала. К этому меня обязывало в уважение в читателю, и сам материал. Как иввестно, на рубеже старой и новой эры возникла новая мощная реактия - христианство. Оно отложило отпечаток на все

сферы духовной деятельности человека, в том числе и на мувыкальную живнь. Однако его влияние стало всеобщим только тогда, хогда христианство приобрело статус государственной религии. Это проивошло при римском императоре Феодосии I, в 394 году, то есть менее чем ва столетие до падения Рима, на самом исходе античности. На протяжении же всего предыдущего периода целиком и полностью главенствовадо явычество. Принимая во внимание это обстоятельство, я солнательно исключил из кинги материал, оспеционня музы-

кальный быт ранних христиан. Он стал темой отдельной работы.\* Я далек от мысли, что охватил в книге абсолютно все стороны мувыкальной живии даже языческой античности. Задача была намного скромней: показать наиболее типичные и яркие страницы мувыкального обихода, но не более.

Так как мной использован материал, основанный на свидетельствах древних авторов, то в тексте постоянно присутствуют ссылки на конкретные доевнегоеческие и латинские источники, перевод

публикации моя книга: «Гими у истоков Нового Завета».

<sup>\*</sup> В настоящее время в издательстве «Мувыка» (г. Москва) готовится к

то есть песнь XIII, стихи 6—8 и т. д. Если при осылке отсутствует римская цифра, вначит, в данном источнике нет крупных разделов. Встречающеея иногда вместе с цифровыми обозначениями буклы традиционный способ подравделения текста источника, переходящий из одного вадания в другое и использующийся ради быстрого обнаружения нужного места.

В тексте книги часто упоминаются авторы, известные нам только

чаев). Как принято, ссълки на античную автературу снабиены римскими и арабскими цифрами, а вногда только арабскими. Римская цифра обовначает самую крупную часть источника — номер книги или песни. Арабские цифры указывают более мелкие части — главы, параграфы или стихи. Например: Страбои. «География» I 3, 4, то есть, книга I, глава 3, параграф 4; или Гомер. «Илиада» XIII 6—8,

по одной работе. В таких случаях, рады краткости изложения, название работы повторно не упоминается. Например: Страбов 1 3, 4, Это означает, что подравумевается одна-единственная допедшая до нас книга Страбона— «География». При первом упоминании конкретного автора даются годы его жизни и называются основные направления его деятельности. На последних страницах книги читателям предлагается список

литературы по данной теме; главным образом, это перечень сочинений цитируемых авторов. Кроме того, указывается научная литература, использованная при написании работы. В заключение хотелось бы поблагодарить тех, кто помог в подготовке настоящего издания: известного исследователя античности Александра Иосифовича Зайцева, советами которого я постоянко пользовался, и Марину Алексеевну Алексееву, оказывающую мне

польвовался, и Марину Алексеевну Алексееву, оказывавшую мне содействие в работе. Особо должен упомянуть с искренней признательностью Викторию Сергеевву Буренко, взявшую на себя труд подготовить рукопись

книги в публикации.

### очерк первый

### музыкальный пантеон

# Миф и явь Вначале был Хаос. Существовала лишь бесформенная бесконеч-

ность, где свет был совмещен с мраком, вемля с водой, конец с началом, верх с нявом. Мировой универсум находился в безвременном винющем пространстве. Так было извечно! И никто никогда не внал и не узнает, каков был в действительности Хаос. чем он был

наполнен. Ибо никому не дано пропикнуть в столь давнюю и совершенно безживиенную тайну.

Но вот наступил великий акт первотворения. Хаос словно вытолквул из себя три грандиовные сферы будущего мирового порядка: сняющее Небо, твердую Землю и мрачный Тартар. В результате оказались проявленными свет и верх, олищетворенные Небом, а также мрак и ния, воплощенные в Тартаре — вечно черной бездне. В центре же водрузклась Земля, находившаяся на разном удаления

как от Неба, так и от Тартара. Эта удивительная симметрия стала основой гармонии вселенной. Брак Неба-Урака и Земли-Геи породил мотучих титанов, населивших вселенную. Отсюда началась живиь мира, в который впоследствии воцяел и человек. Так представлял себе древний грек начало всех начал, воплощая в мифах свое поинмание истоков живни, развития божественного и человеческого существования. Миф (греч. 1070с.— сказание) — это человеческого существования. Миф (греч. 1070с.— сказание) — это

полытка понять и объяснить мир, его происхождение, а также определать в нем место богов, героев и влодей. Пусть для последующих апох миф оказался не более чем замечательным художественным вымыслом, отразившим не только ограниченность внаний, но и примитивность научного сс исторически более поздней точки вреняя) мышления. Несмотря на все различия в подходе к мифу, общепривианно, что для древнейшего человека он был, прежде всего,

подавиной историей, уходившей своими коризми в давно исчевнувший мир божественных и героических деяний. Даже вопреки тому, что мифические боги были запечатлены и совнании народа по обраву

скому и проническому отношению и некоторым своим богам, для доевнего грека мифические события почти всегда были отражением реальности многовековой давности. Не случайно в античном мире получили широкое распространение иден греческого ученого Эвгемера

10 и подобию своего создателя - человека, вопреки зачастую критиче-

(IV в. до н. э.), трактовавшего мифы как стертые временем следы исторических событий далекого пропалого, Этой же линии следовал и рямлянии Энний (239-168 гг. до н. э.). Вот почему сходиасты (от греч. σχολή - занятие на досуге), стремившиеся прояснить для своих современников и будущих поколений содержание мифов, всегда навывали-их «историями». Однако миф - это не только история. Миф - это и стремление к объяснению природы и ее стяхий. Невозможность понять ях есте-

ственно-физический смыса привела к необходимости персоинфикации, то есть к воглющению чуть ан не каждого элемента природы и каждой стихии опять-таки в образах богов, демонов, нимф и т. д. В таком случае действия стихий легче поддавались объяснению, ибо тогда все сводилось и поступкам тех, ито олицетворил ту или иную стихию: Гея - яемая, Гефест - огонь, Гера - вовдух, Арте-

мида - луна и т. д. Правда, в мифологическом своде такие отождествления были не всегда одинаковы и имели довольно широкую амплитуду. Например, Зевс - это и небесный свод, и молния; море -

и Посейдон, и старец Нерей и т. д. Но даже при всей многоликости таких параллелей совдавалась иллювия понимания сути явлений: модния толковалась как гнев Зевса, морской шторы - как ревультат действий Посейдона, вемлетрясение - как следствие активности гиганта Пифона и т. д. Значит, в таких случаях образ и явление, обрав и предмет всегда совпадали. В этом и ваключается особенность мифологического мышления.

Миф - один из способов освоения человеком окружающей действительности и самоповнания. Исследуя свою суть, он запечатлел результаты изысканий в человекоподобных богах. Так были органивованы реангиовные представления древних греков. Подобное художественное отражение мира выявило величайший творческий потенциал древнегреческого народа, послуживший важнейшей причиной распространения и долголетия греческой мифологии.

Избранный доевними греками способ освещения окружающей действительности должен был привести и многобожию (политенвму). Ведь многочисленные явления природы, моря, реки, овера, горы, леса, долины требовали своих собственных божеств, благодаря которым их можно было бы включить в единую религиовную систему мироздания. Такая тенденция характерна не только для Древней

Греции. Хорошо известно, что в Древнем Риме культ того или иного бота утверждался чаще всего при стремлении решить конкретную актуальную вадачу государственной или общественной жизни. Когда

21

на Рим надвигалась какая-либо беда, мудрый сенат обращался ва помощью к жрецам. Те, в свою очередь, открывали пожелтевшие

Рима внает много случаев, когда боги порабощенных народов поселялись на его улицах в собственных храмах. Каждому из них не только находилось место в пантеоне, но и собственное дело. Народ-труженик и народ-мастер «ленил» богов и героев, подобных себе. Удивительный куянец Гефест, совдающий неповторимые явделия, вамечательный возница Фаэтон, искусно правящий колесницей, в которую вприжены огненные кони бога солица Гелиоса,

свитки древнейших «Сивиалиных книг», составленных, по преданию. еще на самой заре Рима прорицательницей Сивиллой Кумской. Затем сенат получал, как правило, неизменный совет жрецов: ввести в Риме новое божество, которое своим добрым отнощением к римлянам отвоатит нависшую над ними беду. Так постененно пополнялся римский пантеон. Даже римские полководцы нередко обращались к богам вражеских народов с прияывом перейти на их сторону и обещали обеспечить чужевемных богов храмом и жрецами. История

великие вонтели Арес и Афина, уникально, божественно владеющие оружием, отличный пастух Гермес, один справляющийся с бесчисленными стадами. Все это отражение полуалрных в древнем мире занятий и ремесел. Среди них не последнее место занимало и искусство музыки. В самом деле, вряд ли можно найти другую религию, где бы столько богов и богинь покровительствовали музыке. Ни в каком другом собрании мифов так детально не освещены различные аспекты му-

выкально-гворческой деятельности. Здесь сосредоточен бесценный материал не только для постижения особенностей самого музыкально-художественного дела, но и вообще для проникновения в тайны античного понимания музыки, как средства эстетического освоения

действительности. Чтобы верио уяснить весь комплекс этих вовврений, вспомним содержание интересующих нас мифов, связанных с теогонией, то есть с происхождением и родословной богов.

Шумпые курсты

Итак, миф гласит, что после вычленении из Хаока Неба, Земли и Тартара миром правил Уран-Небо. Ему были по всем послушны его дети-гиганты. Это был первый этап жизни мира. Но вот один

из гигантов, по имени Кронос, восстал против всесильного Урана, и ему удалось одолеть его. Воцарение Кроноса на троне богов

ознаменовало следующий, второй период иселенского бытия. Однако

гигант, ниввергший с престола своего отца, прекрасно понимал, что я его может ожидать аналогичная судьба. Поэтому он делал все

возможное, чтобы оградить себя от подобной ситуации. Детей, которых производил Кронос вместе со своей супругой Реей, он от любых притяваний. Но, как и следовало ожидать, Рее надоело такое обращение с ее потоиством и она, как истивная женщина решила спасти котя бы одного из своих детей. Им оказался Зевс. Подсунув прожорливому Кроносу вместо новорожденного младенца камень, она спасла Зевса. Проглотив камень, Кронос думал, что покончил с вовможным претендентом на свой трои. Так был спасен булущий победитель Кроноса, воцарение которого стало новым и последним, по мифологическим представлениям, крупным этапом теогогиим.

В бнографии Зевса есть эпивод, который является крайне важным для мувыкальной мифология.
Спасая только что рожденного Зевса от Кроноса, Рея поручила споим жрецам-куретам спритеть Зевса и воспитать его. Куреты перенесли Зевса на остров Крит. Но младенец, как и все коворожденные, кричал и плакал. Чтобы эти ввуки не достигля слуха Кроноса,

проглатывал и верил, что таким способом спасет собственную власть

споим жрецам-куретам спритать Зевса и воспитать его. Куреты перенесли Зевса на остров Крит. Но младенец, как и все новорожденные, кричал и плакал. Чтобы эти ввуки не достигли слуга Кроноса, куреты постоянно исполнили воинскую плакку, греми цитами и оружием. Совдаваемый ими шум ваглушал крик младенца. Зресь мы впервые сталиваемся с инфическими впуконосителями. Вне стиниерия, пласка и куретов изамется отлижением реальной жимии

Здесь мы впервые сталкиваемся с мифическими впуконосителями. Вне соинения, пласка куретов япляется отражением реальной живии Древней Греции, где тапец, особенно воинский, занимал важное место в воститании будущих граждан некоторых городов-посударств. В мифе лишь валечатаемо вто обстоительство, и Зевс, естественно, получает воститание, типичное для многих аллинов. Следовательно, ввуковое оформление тапца куретов — не что вное, как передающаяся

в мифе особенность древнегреческого танца. Конечно, это еще не танцевальная музыка в полном смысле слова, а скорее воглащение некоего ритимического сопровождения, характеризующегося серней взуков, лишенных интонационно точной высоты, во органивованных в определенную ритимическую систему.

Не случайно в греческой мифологии куреты вачастую отождествляются с загадочными вдейскыми дактилими. Как можно судить

по их навванию, эти мифические существа свинывались с Идой горной цепью о Фригии. Существительное же «бактолос» (дактилос) означает «палец». Лексикограф II века Поллукс в своем произведения «Ономастиков» (II 156), посвящениом описанию смысла различных древних терминов (буоци—ния, название), полсняет обовначение «идейские дактили». По его определению пальцы руки являются

первыми символами исчисления, и посредством тех же пальцев рук созданится все веди. Поэтому идейские дактили рассматривались как изобретатели счета и мувынального ритма. Ведь ритм и счет -- категории блияние по своей природе, так как в основе наждой ритмической организации легит числовая закономерность. В янаменитом труде Павсания (П век) «Описания Эллады» (V, 4) сообщается, что Реи поручила охрану новорожденного Зевса все тем же

Музыкальный пантеон илейским дактилям, которых наямиали также курстами. В таком отождествления нет никакого противоречия; по мифологической логике совдатели счета должны были стать творцами ритма первого военного танца. Другими словами, в мифическом танце куретов, как

и в обраве идейских дактилей, вафиксировано домувыкальное (с современной точки врения) звукоакустическое начало — этап освоения ввуковой ритмики, без которого немыслимо становление более раввитых форм музыки.

### Звуки мори и неба

Носителями аналогичного домужыкального авучания являются и доугие нившие божества. Это прислужники и исполнители поведений вла-

дыки морей Посейдона — тритоны с рыбыми хвостами. Павсаний (VIII

2. 3) пишет, что согласно преданням, «они трубят в просверленные

раковины». То же самое рассказывает о них в сисем сочинении «Естес-

твенная история» (LX 9) и римаяния Панний Старший (23—79 гг.).

Тритоны, дуя в раковины, создают своеобразный звуковой шум,

скорее всего напоминающий шум моря. Не исключено, что образ

тритонов возник именно как мифическое отражение явуков моря,

хороши инвестных жителям всего Средивемноморыя, Впоследствия

античная поэвия нередко стремилась «облагородить» образ тритонов

и иногда представляла их существами, играющими на мувынальных

инструментах. Например, такой великий поэт, как Овидий (43 г. до в. р.—18 г. н. э.) в своих «Метаморфовах» (1 333—338) пишет о

тритонах, играющих на букцине - инструменте, достяточно попу-

алоном в Риме, особенно в войсках. Но это не более чем стремление

сделать образ моргких божеств «более цивилизованным». В мифах же они инкогда не поднимались выше «гудошников», производящих

своими раковинами шумовые эффекты. С этой точки врения совдаваемое ими ввучание даже более примитивно, чем издаваемое ку-

ретами - идейскими дактилями, так как те творцы ритмически органивованных явуков, а тритоны - создатели примового явукового Фона. Во всяком случае, и те и другие олицетворяли ввуко-

Печальное царство брата Зевся Анда, куда спускаются тени

умерших, в представлении древних греков не могло быть ввучащим, Несмотря на то, что народная фантазия населила царство Аида текущими реками (Стикс, Аета и др.), летающими и стенающими

акустические формы бытия в двух основных «ввучащих» сферах **ВСЕДЕННОЙ** — на вемле и в воде.

бесплотными тенями умерших, оно было все же парством вечного

13

успокоения. А рая там был вечный покой, то не должно быть и ввучания, так как уже издавна подмечена прямая зависимость между **Димением и ввучанием: там где нет движения - нет и ввучания.** Поэтому в совнании эллинов Анд выглядел довольно фантастической сна Гипнос бесплумно передвигается на своих комальях, а рядом с ним также бесшумно движутся боги сновидений, где страшный трехглавый нес Кербер, охраняющий выход на царства Анда, пугает всех своим гореным видом, но викогда не надает двя, где модчадиво работает старый Харон, перевовчих душ умерших черев воды Ахеронта, и

областью, где реки текут безявучно и стенания душ происходят

14

ставлений.

неслышно носится ва своими жертвами бог смерти Танат. Это было царство вечного бевмолния. Здесь властвовали типлина и смерть. Отражает ли греческая мифология ввуковое бытие в третьей сфере - на пебе? На этот вопрос непросто ответить. Дело в том, что сохранившиеся

источники не дают конкретных сведений по этому поводу и при буквальном следования за имеющимися материалами невозможно говорить о ввуковом освоении небесного свода. Но подобное положение нарушает логику симметрия мифологического мира, где вемля и

море ямеют «ввуковое наполнение», а небо как будто лишено его. Такое «вияние» не только расстраявает гармонию космоса, но и противоречит реальному опыту человека, который постоянно наблюдает на небе движение облаков и туч, слышит раскаты грома и внает о движения небесных тел. Вряд ан мифологическое иышление могло бы согласиться с бевмолиньски мебескым. Не является ли отсутствие мифического обрана, одицетнорицицего «жуковое освещение» неба, ревультатом утраты каких-то арханчных преданий? Ведь даме еще в античные воемена мифологические представления изменялись, и каждая

новая эпоха популяривировала лишь те стороны древнейших легенд, которые были ей наиболее ближи. Поэтому многие архамчные реангиозные возврения могам постепенно стираться в памяти нам видоняменяться. С этой точки врения васлуживает особого винмания внаменитая античная философско-эстетическая идея о «гармонии сфер». В дошедших до нас повдних источниках это ввучание неба характеривуется как подакнию-музыкальное, так как согласно древиям авторам

наждое небесное тело в вависимости от скорости своего движения и вращения, а также расстояния от соседних планет в от Земля, ивдает ввук определенной высоты. Звучание же всех планет обравует особую систему, состоящую из конкретных музыкальных интервалов. Следовательно, «гармония сфер» — высокоортанизованная внуковая форма, соответствующая музыкальной «совершенной системе», лежавшей в основе античных ваучных музыкально-теоретических пред-

Однако нетрудно догадаться, что формирование «гармонии сфер» — результат длительных наблюдений как за движением планет. так и за разнообразием звуковыготной организации мулыкального материала в художественной практике. У истоков этих возврений Музыкальный пактеон

невовможно без возникновения звуковых явлений (речь идет не о ввуках, оформаенных в музыкальные последовательности и сочетання, а о простейших разновидностях акустических феноменов, возникающих при заементарных движениях предметов). Поэтому,

было найти отражение в мифологии.

подмеченную зависимость между движением и ввучанием: движение акобых тел от самых малых до весьма вначительных — практически

когда было обнаружено движение небесных тел, то сраву же должна была пояциться мысль о звучании неба, что естественно должно Некоторое подтверждение этому легко обнаружить в трактате Аукиана из Самосаты (120-180 гг.) под названием «О танце» (7). Говоря о происхождении танца, он пишет, что самые достоверные сведения о родословной танцевального искусства восходят к тем далеким временам, когда вселенная только возинкала: «Хоровод ввезд, сопряжение подвижных и неподвижных светил, их гармоническое сочетание в соозаменное движение в является проявлением первоначального танца». Разве этот танец ввезд с точки врения своего ввукового оформаения не аналогичен танцу курстов и идейских

нение» небес, которое с успехом может аннулировать пробел в дошелией до нас звуковой мифической картине мира 9xe Не мог не найти отражение в этой авуковой мифической картине феномен эхо (греч. бую - отявук). Саншком часто он вовникал в долинах и горах Греции Ему нужно было дать объяснение, и в эфини о вдинятельная по поэтичности легенда о нимфе

дактилей на Кипре? В обоих случаях отсутствуют ввуковысотные параметры в налицо винывние и ритывческой организации. В сочинении Лукиана в видоизмененной форме сохранился отпечаток арханчного мифологического вовярения на авукоакустическое «напол-

Эхо, Нимфы - низшие женские божества, олицетворявшие различные стороны природы, Существовали торные нимфы - ореады, лесные -дриады, океанические -- океаниды, нимфы рек и овер -- наяды, Нимфа Эхо - божество звукового мира.

Овидий («Метаморфовы» III 339-510) так ивлагает миф, посвященный ей,

Могущественный Зевс был внаменит своей необувданной страстью к прекрасному полу. Его многочисленные любовные похождения

хорошо известны. Нередко он в горах аюбезничал и с нимфами. Чтобы отвлечь внимание его ревнизой супруги Геры, сообразительвая, но не в меру разговорчивая нимфа Эхо занимала богиню своими Алительными беседами. Когда же Гера спохватывалась, то ин Зевса, ни нимф уже нельзя было застать на «месте преступления», и похождения аюбвеобнаьного громовержца продолжались с помощью той же Эхо. Наконец Гера поняла причину болтливости нимфы и решила наказать ее за многоречивость, Супруга Зевса была всемогуща, и она сделала так, что нимфа лишилась дара речи и лишь могла повторять окончания слов, скаванных другими. Такова была

Прошло некоторое время, и однажды нимфа Эхо увидела в лесу прекрасного коношу Наринсса, в которого ваюбилась. Все попытик вступить с ими в беседу оказались беврезультатиыми. Ведь несчастизи нимфа способна была аншь бессмысленно повторять окончания слов Нарцисса, Она поняда, что не в состоянии вавоевать сердце юноши. Горечь, боль, тоска и обида начали изпурять ее тело и душу. Нимфа худела, ее постепенно покидали жизненные силы, кожа высохла, а кости окаменели. Сохраннася лишь голос, он пережил нимфу и остался в реальном мире без нее. Как пишет Овидий, «звук, который жил в ней, слышится теперь всем». Он навывает ее «ввучной» (vocalis) нимфой, «даницей отавук» (resonabilis). А прославленный римский доэт Авсоний (310-395 гг.) говорит о ней как о «дочери воядуха и речи», ибо всякое эхо — это отраженный авук, допосяцийся

месть Геры.

до слуха через воздух.

явления. Ведь оно существовало намного раньше, чем было вафиксировано в позднеантичной литературе, когда уже причины возникновения эха были разгаданы, и древние водчие использовали феномен аха в вовводимых ими сооружениях. Миф попытался дать объяснение эха своими средствами, персонифицируя и подавая его в стожете, воплощенном в художественной форме.

В мифе нет, да и не могло быть объяснения эха как фивического

## Священиме насекомые муж

«Та, которая начинает песню», «поющая», «совдательница песни». Такие и подобные им определения постоянно сопровождают упоми-

нание мув в греческой и римской антературе. По бытовавшим представлениям, музы обитали либо вместе с сонмом всех богов на янаменитой горе Олимп, в Фессалии, либо на горе Пинде в Пиерии, в юго-вападной Македонии, либо на горе

Геликон в Беотии, Поэтому музы нередко навывались «пиеридами» (Пιερίδες), либо «геликонидами» (Έλικωνίδες) (иногда мувы проживали на горе Парнас в Фокиде). Священным деревом муз считался лавр. Именно лавровым венком зачастую увенчивали победителя мувыкально-поэтических состяваний. Мувы имели и своих «священвых насекомых» - пчелу и цикаду.

Пчела воспринималась как носительница дара мув - «сладкомедового голоса». В легендах, вопулярных в Древней Греции, посредОбреченный на голодную смерть, он был спасен музами: по их ведению птиелы кормили его.

Велиний древнегреческий философ Платон (427—347 гг. до н э.) в своем сочинении «Федр» (259 b—е) передлет легенду о цикадах. По предланию, давимы-давию, еще до ромдения муз, цикада были людьми. Но когда появились музы, а вместе с нимя и музыка, то одыми. Но когда появились музы, а вместе с нимя и музыка, то одыми. Но когда появились музы, а вместе с нимя и музыка, то одыми. Но когда появились музы, а вместе с нимя и музыка, то одыми. Но когда появились появыми добыми обо всем на свете, даже о пигде я пятье. Их единственной и пламенной страстью сделалось пение, все время — пока йх органиям выдерживал бев еды и пиши — они самовабению пели, получая негальзыное

удовольствие. В этом самовабении они и умирали от голода и жажды, а ватем становилис цикадами, получившими от мув сособыя дар; после своего рождения они ни в вакой пище и интее не нуждались, а в тот же миг начинали петь и пели до тех пор, пока не умирали. Кроме того, цикады являлись есспедоинтелями мув, так как после своей смерти они собщали им, кто из людей какую из мув понутает. В мувыкальной практике Древней Греции даже существовал особый мувыкальный жанр, наливавшийся «теретисма». Его наввание проявошло от глагода «теретідем» — щебетать нак цикада или ла-

Музыкальный пачтеан

голос». Так, согласно одним преданиям, великий Пиндар в детстве охотился на Геликоне в, устав, васнул, «а пока он спал, в его устам прилетели пчелы в сделали там свов соты». По другим преданиям, Пиндару во сие привиделось, что «рот его полон меда в воска». По схолиям в одной мв «Идиллий» (УП) буколического поэта III в до и. э Феокрита можно озбаломиться с мифом о пастухе Комате — рабе-нееце, который постоянно приносил в жертвы музям коз яв стала своего, козмина. В наказание его заключили в ящик.

17

сточка» (древние греки верили, что цикады и ласточки издают одиотилные ввуки). Александияйский лексикограф V в. и. в. Тесихий, объясняя смысл теримна «теретисмата» (терестористь, иножественное число от тересторис), указывал, что это «обманчивые песии», потому что на самом деле оки не являются пением цикад, а только подражанем ему. По его словам, «теретилетрующие — те, кто метафорично подражает ласточке». Отсюда ветрудно понять, что «теретисмы» представлялы собой вонально-исструментальные проявведения с много-численными треломи, распевами в «холоритурами». Так удивительно переплетались явления худижественной практики и мифологические представляно явления худижественной практики и мифологические представления о «компенным муз (интерено но что осторе-

ТИСМАЭ, как музыкальный жанр, пережила в античность, и явычество, ш процветала еще много столетий спустя в хрястианской музыке Вивантии, но адесь, конечно, она изменила свое музыкальное содержание). Согласно традиции, музы подразделяются «по спецвальностям»

следующим обравом:

Е. В. Геруман

Энтерия — муйа люриов, Меданинская — муйа уграгедия, Талия — муйа комедии; Эката — муйа комедии; Волефиния — мума священных гимига, Териспиора — мума такрея, Клио — мума истроим. Урания — мума кстроиманир

Каланова -- музя явоса,

Но такое, принятое сейчас подравделение далеко не во всем соответствует античкым источникам, ве говоря уже в тим что представления о мучах изменялись еще в древности в процессе историче ской эволюции мифологического импления

#### Музы-прорицательницы

Есть все основания считать, что первонача сымо в реалиги древных преков фигурировала лишь одна мува Вспомним хотя бы вачин «Илмады»: «Тиев, о богим», воспов. .. Аналогичные обращения в муве в единственном числе можно найти и у другых поэтов (Геснода,

муве в единственном числе можно найти и у других поэтов (Геснода, Пицарад). Скорее всего, они адресовались ботиве, олидетворявшей вообще художественное творчество. Это было естественно для адхаических времен, когда не только не существовало подражделений

на равамчные искусства, но даже не обнаруживалогь принципнальных раванчий между художественной деятельностью и нехудожественной. Танец, изображающий окоту, был непременной частью подготовки к самой охоте, а песнь в честь конкретного бога — важным этапом начала любиго дела, находящегося под покровительством иля в ведении этого бога. То была эпоха не столько плавных, незаметных

переходов от искусства и жизии и обратио, сполько период, погда худомественное творчество было неотъемлемой частью каждодиевшых ванятий человека, а последние не мыслуаные вые искусства. Пакканий (ТХ 29, 2), основываясь на стихотворении элегического поэта VII в, до в. э. Мимиерма, делят мув на старших и младинх: первые были дочерьми Урака, а вторые — дочерьми Зевса Соглагно

мифологическим представлениям, в более разний период времени на смену поклонению одний-единственной муве пумшел период с гремя музами, в только впоследствии вх число достигло девяти Для понимания смысла таких изменений в верованиях особый интерес представляют старшие музы.

Как сообщает Таксаний они всемыя славующие мужет. Макета

Как сообщает Павсаний, они восили следующие имена, Мелета (обучение), Миема (память) в Аойда (песия). Нетрудно упидеть, что только одно из ммен связано велосредственно с искусством. Это обстоятельство ве покажется странным, если вспомкить истоми проискождение самото существительного «побоц» (муса), а на

дорийском диалекте - «цюбо» (моса).

Диодор Свішканйскій (80—29 гг. до н. в.) в своем труде «Историческая библиотека» (IV 7. 4) говорит, что «мувы были названы от Івыпаження і «осведомлять людей» (цесті тох, фурожосу.)...» обу-

ведет свою линию от греческого глагола «цо́одил» (маомай) — желать, стремиться. С другой — оно довольно тесно сопряжено с двумя судвествительными: «циміс» (маняя) — безумие, восторженность, вдохмовение и «циміс» (мантис) — проридатель. Все эти письменные свидетельства в этимолосическое паралалам помотают прорикнуть в житейскую орбиту, в которой применялся такой лексический набор. В архаминой Греции большую роль играли прорицатели. Зависимость судьбы человена от самых различных, порой даже неожиданных

Музыкальный пантеон

чение всем тем выдам [виланий], которые хороши и полеякы, и тем, которые не вавестны необравованному вароду». Много столетий спустя вызвантийский словарь X века с загадочвым названием «Суда» (прежде он считался принадлежащим лексикографу Свиде), основывающийся на девнейших, не сохранившихся до кашего времени источниках, так объясияет слово «муса»: «Мува — это повнание; (оно произошло ] от глагола "µб" — "соведомляться", так как [мува] была причиной ведисто образовання». С одной сторомы, слове «муса» этимологически

анбо являющихся результатом действия равличных стихий природы, способствовали страку перед будущим. Его ожидали с величайшей боязвыю. Сложный, а порой и трагический исторический опыт не давал основания для радужных изделд. Поэтому человек стремился во что бы то ин стало узнать, что ожидает его в будущем и по вояможности предотвратить немелательные роковые писледствии, Античная мифология буквально переполнена постоямнымя пророчествами. Царю Догоса Акрисию оразул предславал гибель от

обстоятельств, совдающихся нелегкими отношениями между людьми,

рочествами. Царю Аргоса Акрисию оракул предскавал гисель иг руки внука сына его дочери Данаи. Мать Ажилла висал, что сыву ве суждено вернуться из-под стек Трои. Жрица Аполлона Пифия объявила Эдипу, что он убьет своего отца, женится на собственной матери и от этого брака родятся дети, проилятые богами и иевавистные людям. Однаго несмотря на то, что каждый из нях якал

матери и от этого орака родится дети, произитые осгами и мевавиствые людям. Одыгаю некомотря на то, что каждый из иха знад веление судьбы и предпринимал неимовериме усплия, чтобы избежать его, — по ваконам мифологии разо или повдио неумолимый рок настигал ствою леству и предсказание свершалось. Энаменитый герой Персей, метнув бронвовый диск во время спортивных игр,

герой Персей, метнув бронвовый диск во время спортивных игр, случайно убивает Акрисия. Ахилл получает смертельную стрелу единственное свое неваприценное мето — «дкиллесову пяту». Эдип до дна выпивает чашу правственных в физических страданий, уготованных ему судьбой. Роль прорицитаелей в живим древнего мира хорошо вявестна. Онк

ПОЛЬВОВАЛИСЬ НЕПРЕРСКАЕМЫМ АВТОРИТЕТОМ, ЯХ СЛОВО ВСЕГДА БЫЛО САМЫМ ВЕСОМЫМ ПРИ РЕШЕВИИ ВЛЯНЕЙЦИЯ ЗАДАЧ ГОСУДАДСТВЕННОЙ ЧАСТНОЙ ЖИЗИН. ВСПОМИИМ 2077 бЫ ВЕЛЯЧЕСТВЕННЫМ ОБРАВЫ СЛЕПОГО предгнаваниям которой, по взеланию Аполдона, никто не верил. В арханческие времена все внали, что прорицатель одарен редчайшим даром видеть будущее и этим отличается от обыкновенных людей. Свои вещие видения пророк часто высказывал в порыве

вдохновения, которое рассматривалось как насылаемая богами восторженность, доходящая иногда до безумия (впоследствия мы увидим как «работал» оранул в Дельфийском храме Аполлона: предскавания произносная одурманенная жонца). Нередко содеожание пророчеств пересказывалось в своеображной форме, где плавная повествовательная речь чередовалась либо со стихами, либо с веожиданными вовгласами, либо с цением. Во всяком случае, пение было самым тесным

обравом свявано с деятельностью прорицателей. Педаром греческий глагод «одучобо» (гимнодео) обовначает не только «славять песней»,

но в «пророчествовать», а существительное «биуобіц» (гимнодиа) и «песнопение», и «проридание». Аналогичным обоавом латинское слово «сагшец» обовначает как «песню», так и «ваклинание», Поэтому для римского поэта Вергилия (70—19 гг. до н. э.) главная сила ваканнания - песня, да и само закантие является своеобразной песней («Буколики» VIII 66). В Риме даже поклонялись пророчице нимфе Карменте (бунвально - «поющей»), и она имела свой храм, а городе были ворота, именовавшиеся Карментальскими. Для профессии проридателя весня являлась только одной из форм

подачи предскавания. Не последнюю роль в этом играло, как видно, эмоциональное вовдействие песни. Ведь предскавателю нужно было убедить саушателя, что его видение действительно является вецим, Убеждение посредством песии должно было действовать более эффективно, чем обычная речь, и пророки с успехом польвовались ею.

В Древней Греции существовало мнение, что все выдающиеся мувыканты-певды были прорицателями. В янаменитом труде Страбона (64/63 гг. до н. э.-ок. 20 г. н. э.) «География» (XVI 2, 39) певцы Орфей и Мусей относятся и прорицателям, «которые объявляют нам веления и указания богов не только при жизни, но и после смерти». «Отец истории» Геродот (484-425 гг. до н. э.) расскавывает («Ис-

тория» VII 6) об афинянине Ономакрите, толкователе оракулов, собравшем пророческие ивречения «оракулы Мусея», считавшегоси виаменитым мувыкантом. Римский оратор Фабий Квинтилнан (35-96 гг.) в сочинения «Ораторские установления» (I 10, 9) пишет, что

выдающиеся музыканты древности Орфей и Лин одновременно считались и пророками, Чтобы выстроить содержание предсказания, нужно было обладать

большим житейским опытом, помогающим орментироваться в самых равнообравных ситуациях. Для этой изе цели необходима была и острая память, способная фиксировать всевозможные уже свершивпоследнюю роль. Вспомням, что во одной на античных традиций мувы считались дочерьми Мнемосины (памяти), Поэтому не случайно три древнейшие музы носят имена Мелеты, Мнемы и Аойды. Именно такие музы должны были быть покровителями и вдохновителями прорицателей.

Музыкальный пантеом

шнеся приговоры судьбы, извлекать из них поучительные эпиводы, соответствующие наждому данному случаю, изобретать яв них равличные комбинации, постоянно обновляя старые варианты, и облекать их в новую форму Память в этом процессе игоала не

Музы-хариты и музы-камены

С течением времени мувы как бы ивменили профиль своей деятельности и стали богинями искусств. Такой переход не был чем-то

противоестественным. Ведь творчество рассматривалось как нечто очень банакое к пророческому вдохновению, поэтому для эддинов и то, и доугое являлось очевидным отступлением от нормы. В обоих САУЧАЯХ ЧЕЛОВЕК ЛИБО ВЗЧИВЗЕТ «ВИДЕТЬ» БУДУЩЕЕ, КОТОРОГО НИКТО

вроме него не видит, либо непонятным для окружающих образом совдает высочайшие образцы художественного творчества, восхища-

ющие и удиванющие простых смертных. Конечно, переход от богинь-прорицательниц к богиням, пок-

ровительствующим искусствам -- даительный и постепенный процесс. Вполне возможно, что древнейший культ харит, существовавший в

беотийском городе Орхомене, отражает одну на ступеней этой виолюции. Хариты - некие добрые богини, атрибутами которых

были ровы, мирт, колосья или маки, мувыкальные инструменты, в иногда яблоко и сосуд с ароматическим маслом. Известно, что хариты любили пение, и в честь добрых богинь впоследствии

отмечался правдкик Харитесии с обязательными мувыкальными состяваниями и танцами. Подобно тому, как это было с тремя Старшими мувами, покровительницами проридателей, чаще всего навывали имена трех харит: Евфросины (радостная), Талии (цве-

тущая, богатая) и Аглан (прекрасная). Как мы видим, вдесь впервые встречается имя Талии, вошедшей впоследствии в плеяду поадних девяти мув.

В связи с этим уместно вспомнить, что внаменитый лимский энциклопедист Марк Теревций Варрон (116-27 гг. до н. э.) отождестваял муз с каменами — римскими инифами, пеншими, подобно

трем старшим мувам, пророчества в стихах. Согласно Вароону, ям приносили в жертву молоко и воду якобы по той причине, что вода производит музыку в гидравлосах (т. е. в водяных органах). Римский Энциклопедист указывал, что муз-камен всего том: одна возникает

от длижения воды, другая от ввучания при ударе вовдуха, третья исключительно от внука чистого голоса. Конечно, в этом свидетель-

и божественных» (в общей сложности - 4) квига) невозможно, так как его энциклопедия утрачена. Однако не вывывает сомнений, что триада муз-камен, описываемая в связи с подяным органом, является довольно поздней интеопретацией, так как сам орган изобретен не ранее конца III — начала II вв. до н.э. Перед нами попытка прибливить трех древнейших муз к более повдним достижениям в

22

«повисает в воздухе» жертвоприношение молоком, которое никак нельвя свявать с гидравлосом? Нужно думать, что вменю в трех харитах и в трех музах-хаменах следует видеть какой-то переходный этап от муз-прорицательниц к известной группе девяти мув, большинство которых непосредственно свивано с заботами о художественном творчестве и, в частности, о

области инструментария. Не поэтому ли остается без применения и

комментатором Веогнаня («Буколики» VII 21), есть много неясностей. Обратиться же к самому труду Варрона «Древности дел человеческих

музыкальном. Хотя, конечно, подробности этой метаморфовы остаются скоытыми за давностью и многодикостью мифодогических перевоплощений. В окончательном варианте, как известно, плеяда мув представляет такой ряд:

Каллиона (прекрасноваучная) KAMO (STROCARRAMOURE) Эвтерна (чочаровательного) Талия (чистущар) Meabnomens (40000man) Терисикора (слобищая коровод») Врато (чпрелестная») Подигимия («многогимимическая»)

## Youngs (snefectage)

### Ремесла муз

Чтобы выяснить сферу деятельности каждой музы, объект ее наибольшей ваботы, обратимся к трем образцам античного поэтического искусства, в которых определяются индивидуальные области творчества мув. Это два стяхотворения яв знаменитого собрания выдающихся образцов греческой эпиграммы «Палатинской антологин» (IX 504 и IX 505), наяванной так по месту обнарумения рукописи — «Палатинской библиотеки» и Гейдельберге в 1606 г. Оба

стихотворения носят одиналовые названия - «К музам». Третий памятник, который будет вдесь приведен, - стихотворение римского грамматика, ритора и поэта Авсония «Имена муя». Пеовое из указанных поонавелений «Палатинской антологии» гласит:

«Каллиона открыла искусство героической поэвии. Камо - сладостную песнь прекраснохороводной кифары, Эвтерда - многовнучный глас трагического хора,

Мельпомена изобрела для смертных услаждающий душу Предестная Терпсихора подарила искусные авлосы. Гимны бессмертным вамысакая воскитительная Эрато. Радость танца откомая всемудрая Политиминя.

Упания обнаружила небесный свод и коровод небесных тел. Тадия откомда комедийную жизнь и добродетельный прав». А вот текст другого сочинения из того же свода:

«Художник не видел Терпсихору, а обманывает врение Благодаля искусству наображения. Если когда-инбудь ты, милый, радуясь, послушаешь форминеу.

Восхитись Эрато, представляющей такое искусство. Эвтерна играет на многопросверленных тростинках, Ияливая волшебное ввучание в искусном исполнении.

Я. Талия, ведаю комедийным мелосом. На любящих трещотку

сценах Я представляю дела небезупречных мужей. Смотри (вот ) образ мудрости: (именно ) Каланопа принимает

Обран мулрости и свое доно. Я - мува пророчества и истории Кано, Пребываю у увенчанного даврами треножника Феба.

Урания неким божественным мерилом Исчисалет вечно вращающийся небесный свод.

Внимай медноввучной воодушевленной Мельпоменовой песне, Сведущей в прекрасном красноречии. Я, [Полигимия], молчу, озвучивая чарующее движение OVER.

Призывая [таким] вваком явучащее молчаняе». Авсоний описывает «кудожественные интересы» каждой музы так:

«Поющая Кано поедставляет прошедшее в минувшие времена. Эвтерна предлагает тростники со сладкоречивыми дуновениями.

Талия радует веселым двалогом комеднографов. Мельпомена провозглащает с трагическим надомном мозчные [истории ].

Терпсихора побуждает, руководит, создает страсти хифары. Эрато держит в руках плектры, танцует ногой, песней и

лицом. Урания испледует движение небесного свода и явеяд. Каллиопа передает в книгах геромческие песни. Полигимния обовначет все рукой и говорят жестом,

Этих мув побуждает сила аполлоновского разума: Все постигает силящий в пентое Феб».

четались с пением.

24

Все постигает сидящий в центре Феб». После внакомства с прованческими переводами этих обравцов ан-

110сле знакомства с прованческими переводими этих окравцов античной литературы становится окевидию, что далеко не всегда древние авторы одинаково определяли пидивидуальные силонности мув. Так, например, согласио Авсонию и одному из стихотверения Палатичной витерати. К мы болько пределя и пределя пределя по деному из стихотверения и пределя по деному из стихотверения по деному.

«Палатинской автологив», Клю — богиня истории, тогда как в другом греческом стихотвореции — богиня короводов. При толковании обяванистей Эрато Авсовий, наоборот, видит в игй повелительницу хороводов («танцует ногой, песней и лицом»), а автор первого из стихотворений «Палатинской антологии» — владычицу гимнов. Что

же касаётся Терпсихоры, то вдесь вообще отсутствует какал-либо испость. Само жил Терпсихоры («либящая хоровод») недвусмысленна горорит о том, что именно она должия была быть совдана для руководства хороводами. Однако по характеристике, данной в одном из греческих сочинений можно заключить, что сфера ее иктерстов — вместика (сольная игра из духовом деревивном интертименто). так

как ей приписывается создание авлосов — деревниных духовых инструментов, получивших широкое растространение в древнем мире и испольвоваещихся во многих равновидностях. Из текту а не Авгония следует, что Терпсихора склониа к кифаристике — сольной игри на струином инструменте, ибо, по его словам, она «создает страсти инфары». Кстати, некоторые другие античные писатели также представляют Терпсихору со струиным инструментом в руках (Лукиан «Кархины» 16, Темистий «Речь» 21 и др.) Вместе с тем у Пиидара («Истинйская ода» 2, 12) она — «сладковручвая» (µдліфбогуюс), что может относиться в к авлетике, и к клюбоводу. Так

как в древности хороводные движения в обязательном порядке со-

Не проще обстоит дело и с Полигиминей. Все три приведенных источника свядетельствуют о ней, как о творце танда (иссмотри на то, что во втором из приведенных сочинений «Палатинской антолосим» ее имя вообще не уноминается, котя совершенно ясно, что последнее двустишие госвящено ей). Но ведь само имя «Полигимния» (инготогимическая) указывает на ботинко тимнов и других молитеенных песнопений, использовавшихся в религиовных обрядах. Эта общенявествая сторона деятельности Полигимним отражена в одной сочисомет волого на вознитающенных стихотпорений «Палатинской «Полигиской «Пол

ных песполений, использовавшихся в религиовных обрядах. Эта общенявествая сторона деятельности Полигиниим отражена в одной рукописк первого на продитированных стихотворений «Палатинской антологии»: там вместо строчки «Радость танда открыла всемудрая Полыгимния» вафиксирована совершенно яная фрава: «Гармонии всем песням подарила Полигимния». Следовательно, речь идет только о неодинаковых толкованиях в равличных источниках, но даже о различных варивантах, присутствукидкх в разных редакциях одвого и того же сочивения. Тадии и Урании. Действительно, Урания признается ответственной ва инучение астрономии. Талия «ваботает» в области комедии, а Каданопа «опекает» героическую поэзию. Очевидно, Урания соховнила свои привяванности еще с тех врханчных воемен, когда не существовало мувы Урания, а были музы, покровительствующие пледскавателям. Ведь пропочества по расположению ввезд занимали важное место в государственной и реангиовной живни доевних

инвидиваций. Аналогичная тенденция наблюдается и пов описании функций Каланопы. Согласно двум приведенным источникам, она -пеовосткрывательница геронческой песни, а исходя из текста третьего. - воплощение самой мудрости. Конечно, героическая поэвия ВААННОВ И ОНМАЯН, ПОВЕСТВОВЯЕЩЯЯ О ВРАНКИХ ДЕЯНИЯХ ПООШАОГО. являлась кладевем мудрости для всех, кто приобщался к ней. Слож-

ные перипетия человеческих судеб, борьба добра и вла, уроки давней истории - вот тематика героической позник. Поэтому она с успехом могда рассматриваться как источник житейской мудрости. С этой точки воения Каланопа, безусловно, может быть охарактеризована как воспитательница мудрости. Однако вполне допустима и иная тоактовка истоков мудоости Каланопы, идущая с арханчных времен,

когда пророчество в мудрость рассматривались как категории одного поондка. Аншь Талия всегда характеривуется едино — как богиня комедии. Правда и тут встречаются исключения (пусть и крайне редко). Так, Пиндао в одной нв своих Олимпийских од (14, 1) навывает ее

«песнелиживой» (¿растіцодже). Чем же объяснить столь веодновначное понимание вадач каждой

из мув? Для этого было достаточно много причин.

Музы и «музяке» Прежде всего, эволюціяя представлення о мувах, одицетворяющих

#### искусство, создала неодинаковые традиции. Они не только сосуществовали, но и вваимоперекрещивались. По этой причине в ряд искусств попали и науки - история и астрономия, но не вошли такие

испусства, как живопись, скульптура и архитектура. Кроме того, вдесь речь идет о первой попытке (пусть мифологической) влассификации искуссти, регулировавшейся реальными обстоятельствами.

Как мы упидим в дальнейшем, сама практика искусств античного

мира на протяжении долгого времени не давала оснований для ясной и четкой их дифференциации. Дело в том, что в течение довольно

Алительного периода художественное творчество Греции и Рима пред-Ставая по собой неравоминое единение слова, музыки и танца; любой вид позвин не существовал без мувыки, мувыка не могла быть

отторгнута ни от трагедии, ни от комедии, и, конечно, никакой

26 Е В Герцион

Танец не мыкличася без музыки. Иначе говоря, это был нераздельный

Иноскавательно эту мысль выскавал софист IV в. Темистий («Речи» 21, 255): «Каллиона не присванвает (себе) кифары, Талия авлосы, а Терпсихора - лиры, но каждая [ив муз] либит соединять свою особенность [с другими] и вносить свой вклад в хоровод, ибо

синтев словесно-мувыкально-актерско-танцевального творчества. Именно поэтому древнему мифологическому имиллению крайне труд но было раз и нашества связать одвовначно комкостично музу с

одним-единственным видом искусства.

[мувы] поют, чередуясь друг с другом». Здесь кифара, авлос и лира Ампіь условно одицетворяют конкреткые искусства: кифаов - янстоумент, сопровождающий геоомческие и акомческие пески, авлоснепременный участник комедий, трагедий и хороводов, дира - постоянный атонбут гиминческой поэзии. Иначе говоря, Темистий укавывает на нераврывный союз всех искусств, сцементированный мувыкой, Именно мувыка является общей для всех них. Семь мув (бев Кано - историц и Уравии - астрономии) представляют искусства, которые не моган обойтись без музыки. Не потому ак музыка получила название, производное от слова «мува», а все эти искусства Вавваны «мусическими», то есть находящимися под покровительством NYB? Более того, само понятие «музыка» (породки) древние греки TORKTOBAR B VEROM R WINDOWOM CMMCARX: B VEROM - RAN MCRYCCTBO музыки или наука о музыке, а в покроком - как комплекс знаний, свяванных с общей культурой и образованием. Идеал античности мусический человек, который, по глубокому убеждению древних греков, находится под постоянным покровительством мув и одновременно является их служителем. Первое известное нам упоминание «мусике» истречается в Первой одимпийской оде (1 15) Пиндара. написанной в честь победителя на одимпийских вграх 476 г. до н. э. Гиерона из Сиракув. Здесь это слово автор употребляет во множественном числе, говоря о том, что Гиерон «славится в прославления мусикий». В таком обороте еще сохраняется арханчный смыса слова фионольные (музике), когда оно обозначало широкий круг понятий, свяванных с общей культурой. Следовательно, служение музам -

это не только художественное творчество, но и всяхие достижения, в том числе и олимпийские, рассматривавшиеся как произвления возвышенного дуза. Но самое главное выражение люби и почитания к музам — активное познание мира, к чему обявывала не только древияя муза Медета (обучение), но и вообуще поклонение музам, Впоследствии мы увядим, что согласно неквиенной античной градиция, самые выдающиеся и древнейшие из греческих музыкантов были уроженцами севера Греции. Хотк онк и назвывались фракийцами, но все знали, что очаг их школы ваходится у подножня горы Геликон. В Беотии. Да начаче и быть не могло, так как подъмбель дача художественного таланта по наследству. Никто кроме мув не в силах был послужить вкточником выдающихся творческих способностей древнейших греческих мудыкантов. Такая точка врения была общепринята в античком мире. Платон («Йон» 534 с) был убежден, что есля кто-го хорошо творит в каком-то определенвом жанре, вначит, его подвигнула мува добиться успеха вмению в этом жанре в ни в каком другом. Более того, Платон («Йон» 534 с—е) малагает

музыкального искусства должна была находиться только на родине мув. В дальнейшем мы также убедимся, что многие знаменитые греческие мувыканты считались сыновыми мув или их бликайшмик вотомками. Так было варегистрировано повышие одного из важнейших генетических принципов имяни человеческого рода — пере-

внаменитую историю о том, как некий халкидонец. Тинних за всю свою мизыь не создал ничето достойного вимнания, на исключением одного-единственного песнопения, оказавивется поистине веляким. Вначит, по мнекию философа, в этом следует видеть божественное провидение, ведь боги нарочно сделали так, что «прекраснейшая песнь была пропета устами слабейшего на поэтов». И хотя Платом ве упоминает мум, совершение ясно, что подобное чудо могли со-

веошить только они, ибо именно музы вдохновляют на творчество

## ж явалются постоянными спутниками поэтов-музыкантов.

Дафиис и сирены

Наглядно такая мысль утверждается и в мифе о Дафиисе. Счита-

ется, что этот миф сицилийского происхождении. К нему обращались многие античные авторы: Феокрит, Диодор Сицилийский, Овидий и другие.
По одному варианту мифа (Диодор Сицилийский IV 84) Дафинс был сыном Гермеса и какой-то нимфы. Но музы — это то же нимфы, да и само жим Дафинса (бофут — лавр) свидетельствует, что его матерыю могла быть только одна из муз. В другом варианте того

же мифа, который, по свидетельству Сервия, вспользовал влександрийский трагии Сосифей (III в.), описывается любовь Дафниса и имифы Тальии, то есть опять-таки музы. Согласно передваемой Диодором Сицилийским легенде, Дафнис от природы был настолько талантлив, что смог изобрести «пастуристиую печнь в медалию и жей ». Бузучи выстухом, он охугася

ОТ природы был настолько талантлив, что смог имобрести «пастушескую песнь в мелодию [к ней]». Будучи настухом, он охотялся Вместе с богимей Артемидой и даже васлужил ее расположение «штрой на свирели и пастушеской мелодией». Одиако влюбившаяся В него нимфа предскавал, что он лишится врения, есля сбливится с кем-нибчлы кроме нее. Дафияс измения нимфе и действительно

9Слеп (котя у Овидия он превратился в камены). По другому варианту мифа Дафиис, как уже говорилось, влюбился в инифу Талию. Когда Яве ее похитилы пиолаты в поодали в одоство. Дабинс нашел ее я

Согласно «Мифологической библиотеке», по традиции приписывающейся греческому ученому Аполлодору (ок. 180-119 гг. до н. ә.),

28

освобождены Гераклом.

но скорее всего принадлежавшей неизвестному автору ІІ в., сирены появились от брака одного из потомков Океана Ахелоя и музы Мельпомены («Эпитома» VII 18). По утверждению же грамматика и поэта III в. до н. э. Аполлония Родосского («Аргонавтика» IV 891-903), - от того изе Аделои и музы Терпсихоры. Гомер («Одиссея» XII 39-54) вняет только двук сирен, но не упоминает их имен. Аподдор же навывает их: Пейсиноя, Аглаона и Телисиепия. Если в трактовке Аполлония Родосского эти менские существа представ-

лены нак «голосистые сирены», «очаровывающие сладостными песнями», то в перескаве Аполлодора мы сталкиваемся с небольшим инструментально-вокальным ансамблем: «Одна из сирен играла на

Как известно, у сирен верхияя часть туловища была человеческой. а нижняя - птичьей. Они жили на острове и своим пецием завлекали моряков. Поичем непонятно, что гровило путещественникам в том СЛУЧАЕ, КОГДА ОНИ, ПОДДАВАЯСЬ МУВЫКАЛЬКЫМ ЧАРАМ СИРЕН, ОСТАВАЛИСЬ на острове. Скорее всего, сирены представляли обобщенный обрав, воплощающий соблавны, стоявшие на пути мореходов, - соблавны, ив-яа которых можно вабыть дом, семью, дело. Греческое «общоту» (сейрен) - очарование, обанине. Не случайно именно сирены появиаись на пути Одиссея, паывцего из-под стен Трок в родкую Итаку.

вифаре, другая пела, а третья играла на авлосе».

Как следует из внаменитой поэмы Гомера, по совету волшебницы Кирки Одиссей, пропамвая мимо острова сирен, приказал своим спутвикам валенить уши вогком, сам же велел привявать себя к мачте и ни в коем случае не отвявывать. Неимоверные муки испытал он, слушая волшебное пение сирен, привывавших его остаться с инми. Как видно, скалочно-чарующей была их мулыка, если даже такой мужественный и настойчивый в достижении цели герой, вабыв о своем долге, просил товарищей отвивать его от мачты, Только благодари тому, что на ворабле у всех ушк были валиты воском,

никто не виял мольбам Одиссея и ему удалось благополучно миновать остров сирен... Сирены - симнол воздействия музыкального искусства. Естественно предполагать, что столь неотразимую музыку могли создавать и исполнять ближайщие потомки мув. Подобное понимание этого мифа подтверждается в тем, что в некоторых случаях сирены представлялись как музы погребального плача, часто изображавшиеся на аттических надгробиях. Именно в таком смысле упоминаются сиосны в трагедии Еврипида «Елена» (ст. 166-172).

подулярном прокаведении римского историка Светония Транивидла (75-160 гг.) «Живнь двенадцати цеварей» сообщается «учеными» вопросами, ответы на которые нельзя было найти в мифологических сказаниях. Соеди них был и такой вопоос: «Что обычно пеан сирены?» Вопрос бессмысленный, так как он не соответствует идее мифа. Вернее было бы поставить вопрос так: «Как пели сирены?» В этом случае ответ исеи. Они вамечательно вдохноменно пеан мувыку, воспоннятую по наследству от мув.

### Предводитель муз Да, мувы - великие богини. Но ведет их всех влатокудрый красавен бог Аполлон, гениальный сын Зевса, навываемый Мусагетом.

то есть предводителем мув. В Гимне Аноллону (ст. 182-207). помписывающемуся самому Гомеру (хотя сейчас уже очевидно, что он не имеет отношения к автору «Илиады»). Аполлон изображен

в том облике, в котором его виала античность; он играет на изяпиюм струнном инструменте форминисе , его одежды источают водшебный свет и аромат амбровии, при прикосновении водотого плектра формилис ведает нежный ввук. Когда Аполлон появляется на Олимпе, в жилище богов, все бессмертные увлекаются его игрой и пением. Чередуясь, мувы своими прекрасными голосами полут о дарах богов и горестной участи смертных. А Аполлон, он же Феб («Аучеварный»), яграет на виструменте и шествует с высоко полнятой головой. Мифы трактуют обрав Аполлона многопланово. Достаточно скавать, что его функции простираются от Аполлона-губителя, стре-**Аовержца**, насылающего смерть в болезни, до Аполлова-целителя, врачевателя, покровителя путников и мореходов, бога света и солица, И где-то внутри этой равнообразной гаммы впостасей находится Аполлон-мувыкант, который нас интересует больше всего.

Среди бесчисленного множества эпитетов, сопровождающих имя Аполлова в греческой и латинской литературе, напомню лишь самые ТАЯВНЫЕ: «ИСКУСНО ВЛЯДЕЮЩИЙ АНДОЙ», «НАСЛАЖДАНИЦИЙСЯ АНДОЙ», «бряцающий на лире», «удариющий по лире», «златолирный», «ИСКУСНО владежиций формингой», «играющий на форминге», «певец», «ИСКУСНО поющий», «певучий», «музыкант», «мобящий музыку» и T. A. Аполлон – покровитель музыкантов, певцов и вообще всех, кто Свяван с мувыкальным искусством. Александоийский поэт III в. до в. э. Каланмах из Кирены («К Зевсу» 79) называет музыкантами тех, «кто хорошо внает песнопения лиры Феба», а при упоминания самого Феба («К острову Делосу» 5) добавляет оборот - «покровительствующий песняму. Но, полобно музам. Аполлон также

Другая русская транскрищия — форминга

покровитель прорицателей. В этой ипостаси нужно видеть общую для Аполлона и муз сферу «деятельности».

30

Аегенда говорит, что перед тем как Аполлов должен был может на свет на Делосе, тогда еще бесплодном в скалистом, к острову со всех стором привилым лебеди, которым приписывалась способность петь перед смертью. Однако оказавшиеся тогда у Делоса лебеди, вопреми предавило не думали умирать, а запели великую м чудесями песты, предвещам экпу рождение прекрасного бога. С

той самой поры голые скалы Делоса покрылись прекрасной цветущей растительностью, а лебеди стали иненоваться пендами Аполлона. Как любому из богов, ему пужев был храм. Поэтому Аполлон принимает обляк дельфина и приводит корабль критских моряков к избранному им месту, где и конводится крам. Быкшие моряки начиняют выполнять обяванности и прецов храма. Самому же месту дветск наявания в честь божественного дельфина — Дельфы (во всяком случае так трактует этимологию этого наявания народия традация).

Мифическая связь дельфина с Аполлоном послужила основанием для того, чтобы дельфин стал толковаться как животное, мобящев музыки. Да в вряд ла могло быть вначе: есла сам Аполлон, покронитель музыки в музыкантов, превратился в дельфина, то и дельфин должен был пронякнуться любовыю к музыке. Такой образ дельфина постоянно встречается в эктичной литературе. Еврипид в «Элентов» (ст. 435) утюмилает в клюбинум залос дельфине». Плучаюх

(«Пир семи мудрецов» 19) сообщает, что дельфины «очарованы валосами выдс какимы-шибудь песыгми», и когда корабль идет «под песно и валос, то они его договнот, палыут рядом и рады такому плавянию». Мнение о том, что дельфины действительно любит мувыку, было широко распространено и пояднее, когда вошел в практику водямой оргам — «пидравлос» (ббрашлос). Плания Старший (VIII 1) всерьез убеждал своих читателей, что дельфин «очаровыва-

практику водимой орган — «гваравлос» (бброи ос). Панний Старший (VIII і) всерьея убеждал своих читателей, что дельфин «очаровывается ввучанием соввучий в особенно ввучанием гнаравлоса». Все это был отсвет бомественного свяния, всходящего от Аполлова — бога мувыки (хотя не всключено, что перед нами вафиксированный в мифе ревультат вепосредственного наблюдения над дельфинами, их реакцией на мувыку).

Итак, согласно мефу, контукие моояки стали жорешами Аполлова

реанцитен на муванул.

Итак, согласно мефу, критские моряки стали мрецами Аполлона
в Дельфийском храме. Павсаний (III 7, 9) сообщает о том, что среди
вителей Дельф ходило поверье, будто храм был построен пчелами,
соорудившими его из собственных крыльев, срепленных воском.
Такая легенда теспо свявывает Аполлона с музами, для лоторых

пчелы были «свищенными насекомыми», выполиявшими любые их повеления. Строительство храма Аполлона музами олицетворило нераврывность предводителя со своими сподвининиками в деле бомественных трудов во ими освящения художественного тволчества. стыю, обманом и даже воровством.

восхитительно исыка на мем; за ним в толькет венили пве тник слеловали коитине и пели: «Ие, пели». Первоначально веан был хоровым гимпом, обращенным к Аполдону со словами благодарности на изоавление от болевни, несчистья голода и т. д. это песнопение, выпилем, как и сем Аполлов, вопдошало истивно залинскую мужыку, величественную, спокойную и благородную. В ее основе лежь до слубоко религиомное чувство унавения в отечественным богам. Такое пение сопровождалось голько вичанием струнного виструмента - кифары, форминкса иди лиры, Аполлон всегда изображался с каким-инбудь из этих инструментов.

Однако сам Феб не был их совдателем, а ваимствовал их у другого бога, и вдесь инф об Аподлоне соприкасается с мифом о Гермесе --

Миф говорят, что жрены Дельфийського хыма вреовые выпели специальное песнопение в честь Аполлона, названное «пеан» (жициу). Пеан - одни из культовых эпитетов Аполлона, обозначающих «пелитель», «избавитель» В уже упоминавшемся «гомеровском» гимне, посвященном Аполлому (ст. 517--522), повествуется, как после прибытия в Грецию с комускими моряками Аполлон повел вх по чикой долине к Дельфам. Держа в руках форминис, он

31

# покровителе стад, боге торгован, что нередко связывалось с ловко-

### Аколлон против Гелмеск

Согласно «гомеровскому» тямну «Гермесу» и в трактовке Аполлодора («Мифологическая библиотека» III 10, 2), дело происходило Tan. Старшая из дочерей Агланта, сына титана Илпета, которую влам Майя, родила от Зевга маленького Гермега. Это случилось в вещере горы Киллены, находящейся на северо-восточной голиние Аркадии. Как полагается даже среди богов, новорожденного вавервули в пеленки и полимили в той же пещере в кольбель. Своими

поступками он гразу же ваявил о себе как бог, ибо то, что сделал Гермес, недоступно ни одному из смертных, Маленький бот сбросил с себя пеленки, вылея ив колыбели и в конце концов перещатвул через полог пецеры. Он отправился в ту самую Пиерию, где вили музы-пиериды. Однаво его интересовали

же они Там он украл стадо коров, которое пас Аполлон. Но чтобы Самого похитителя и подов нельзя было отыскать по следам. Гермес. вадел на их копъта сандаляв и пригнал всех в Пилос, там ему Удалось спрятать стадо в пещере. Двух же коров малолетний

рохититель варевал и довко освежевал: их мясо ок частично сварил Съед, а частично – сжег; шкуры же растинул на скале для просушки. После этого он поснешил возвратиться к себе на родвиу, в Киллену. Е В. Гериман

ати тростниковые столбики в крепкий панцирь черепаки и натинув них кишки вареванных коров, он заверших изготовление первой лиры (тот же миф говорит, что Гермес квобрел и плектр) Впоследствии ито-то из безымянных греческих поэтов сложит о амре удивительную эпиграмму-вагадку, в которой, в отличие от мифа, порова ваменена на барана; «Мой родитель — баран, а мать мол — черепака, Рождение мов было смертью и ей, и емун

Здесь перед своей пещерой он нашел пасущуюся черепаху, Обнаружив под ее крепким панцирем мягкое мясо. Гермес вырезал его и полностью очистил весь панцирь. Затем он сревал несколько стеблей тростника и разделил их на небольшие столбики. Воткнув

32

Но вернемся к мифу. Аполлон в поисках своих коров пришел в Пилос, Расспросы

местных жителей не принесам никаких результатов: они лишь видели.

такой младенец на подобные дела?» Тогда Аполлон вяял своего сводного братца Гермеса, отнес его в самому Зевсу, их отцу, ввывая к справеданвости. Зевс потребовал от Гермеса вовврата коров, но тот все отрицал. Однако долго скрывать истину было невояможно. и Гермес вынужден был привести Апралона в Пилос, где находилось украденное стадо, и вовиратить его ховяниу. После того как правда восторжествовала, расстроенный Гермес сел и стал играть на изоб-

ретенной им лире. Как видно, он вложил в эту импровивацию всю

что коров гиза какой-то мальчик, но не внали куда, ибо стадо не оставляло следов. Как уже говорилось, Аполлон был и искусным прорицателем. При помощи этого дара он и обнаружил похитителя Вовмущенный Аполлон принтел в Киллену к матери Гермеса Майе и расскавал о проделках ее сына. Майн же показала ему на Гермеса. вавернутого в пеленки, ее мест словно говорил; «Ну раяве способен

свою горечь и тоску. Гермес молчал, но лира его пела ющиеся вокруг звуки говорили о многом, передавая уныние и скорбь самого мувыканта. И тогда произошло чудо, на сотворение которого способые лишь мувыка. Только что добившийся своей цели, радостный и удовлет

воренный Аполлон стоял как вавороженный вовле мувицирующего Гермеса и с восхищением сиотрел на инструмент, индававший прек расную мелодию. Он вабыл о своих коровах и вообще обо всем на свете. Единственное, что его сейчас притягивало, -- инструмент и исполняемая на нем музыка. Когда ватихли божественные явуки Аполлон попросил Гермеса отдать ему двру в обмен из коров

Подумав, Гермес согласился, но с одним условием: Аполлон должен научить его искусству прорицания. Аполлон принял это условие однако выдвинул встречное требование: обучение должно быть обоходяьни. Гермесу придется обучить его игре на лире. В конпе конпов следка гостоялась, и в ревультате Геомес приобщился к великим

тайнам мантики, а Аполлон в совершенстве овладел искусством игоы на аное. Тема конфанкта между двумя богами была достаточно популярна

в античности. Так. Павсаний (IX 30, 1) сообщает, что на горе Геликон стояла медная скульптурная группа, цвображающая Аполлона и

Гермега, болющихся за диру. Аукиан в «Равговорах богов» посвятил специальный раздел (7) этому мифологическому эпиводу. Польда. вдесь создателем лиры выступает не Гермес, а другой олимпийский Гефест, бог отки и куанечного ремесла, но смысл повест-

вования тот же: Апрадон вавидует Гефесту, так как тот умедо игодет на изобретенной им дире, а сам Апрадон, несмотоя на свои

прододжительные упражиения, не может спавниться в мастерстве с Гефестом. Аукиан использует этот эпивод для реализации своей кудожественной задачи - силбдить образы великих одимлийцев характерами его современников. Аподдон нияводится им до уровня обыквовенного музыканта-ремесленника, разбоченного профессиональной завистью. Поэтому в таких «операниях» известного мифа не следует искать большого глубинного смысла, ибо их важнейшей вадачей являлась модернивация древнего предания. Сам же миф отражает реальные черты музыкальной живии архаичного периода. История не гохранила, да и не могла гохранить. сведения той доевнейшей дописьменной эпохи о вазимоотношениях между музыкантом-исполнителем в мастером, создающим музыкальный инструмент. Поэтому сейчас нельяя одновначно ответить на Вопрос, совмещались ям они в одном лице в той доисторической доевности? Хотя такое говмещение в было вполне возможным, но миф об Аполлоне и Гермесе отражает стремление и дифференциации дела музыканта и дела мастепа и находится в согласии с представлениями о разделении ремесел, изложенными и труде писателя III в.

Диотена Алариского «О живии, учениях и каречениях внаменитых Фидософов» (III 100); кроме «добывающего ремесда» (например, дровосека, добывающего ватуральный материал), существуют «перерабатывакхцие» и «использующие» ремесла. Примером перерабатыва-Ющего ремеска является промянодство авлосов и ама, так как ати виструменты возникают гловно из «переработки» таких натуральных материалов, как дерево и тростияк. Использующим же ремеслом яваяется профессия музыканта, ябо она только «яспользует» инструменты, сделанные другими мастерами. Такая же дифференциация ремесел присутствует у Платона («Эвтидем» 289 г), когда он равличает «Апроконкир» (ремесло наготовления лид) и «ктюросттки» (искус-Ство игры на лире). Такова была логика античной «специализации»

В влассический и послеклассический периоды

2 3ax 40

34

Как мы видим, в мифе об Аполлоне ш Гермесе проводится та же мысль. Несмотря на то, что первый обучается игре на лире у второго, основная смысловая направленность легенды ваключается в том, что мастер-Гермес дал в рукш музыканта-Аполлона изобретенный им инсточмент.

# Форминис нам лира? Совданный Гермесом виструмент стал инструментом Аполлона Ему посвящены вдохновенные строки поэтов, и мем рассказывали

древние историям и писателя. Многовековое воскваление инструмента Аполлона создало ореол славта, который намного пережил не только музыкантов, вгравших на нем, не только самому витичность, но в благодаря неумирающим легендам и многочигленным поклоничкам античности, жившим во времена Средневековыя и Возрождения, он достиг наших дней. Как часто бывает в таких случаях, чем дальше уходило в прошлое время, когда ввучал инструмент Аполлона, тем ярче светился блеск его славы. За прошедшие столетия человечество создало новые разниообразные музыкальные инструменты, по своей

выравительности бесконечно превосходящие гиромные изиможности того, что держал в своих руках явыческий олимпийский бог. И, вместе с тем, именно тот примитивыми инструмент до гих пор вачастую является своеобравным эталоном, воплощающим некий древний художественный идеал.

Но самме поизолисальное выключается в том, что никто сейча:

не в состоянии дать точный в определенный ответ на вопрос: так на каком же инструменте играл Аполлон? Каким инструментом он

восхищал слух других богов в смертных? Первый и самый быстрый ответ укажет на внаменитую античную лиру. Однаюх югда речь ведется об Аподлоне, то подразумеваются самые древнейшие мифологические времена, и, следовательно, изобретовие Гермеса должно быть подтверждено хоть какимин-то ранимии письменными синдетельствамии. Как известно, таким нарболее

древним греческим письменным памятником являются великие поэмы Гомера, формирование которых относят к VIII в. до н. э. Так вот им в. «Сликсее» нет даже упоминании о лире Персонажи этих поэм используют два других струпных инструмента—

Персонажи этих поэм используют два других струпных инструмента форминкс и кифарис. Гомер рассматривает форминкс как священный инструмент Аполлона и снабжает его самыми разнообразными эпитегами: «сверх-

прекрасный», «яснозвучащий», «утонченный», «сделанный из слоновой кости» (см. «Илмада» IX 186, XVIII 569. «Одиссея» VIII 67). По мнению некоторых современных исследователей, форминкс взображен на отдельных античных росписных вавах и имеет обычно от тоех до цити сточи. Однако доевние писатели единодущно свидеФемия», внаменитого эпического вевца на Итаки. Яваяются ал форминкс и кифарис дазанчными инструментами? Не один ак это виструмент, носящий разлачные названия? Одновначного ответа на эти вопросы пока нет.

XIII 2, 4 и др.). Поэтому вопрос о форминисе сложен и вапутан, Наввание «кифарис» упоминается Гомером в «Одиссее» (I 153-154), когда «глашатай вкладывает прекрасный кифарис в руки

В античности был известен струнный инструмент «кинира» (ктубра). Он всегда ассоциировался г печальной мувыкой. Слово

«кіміро́с» обозначает «траурный», а в «Словаре» Гесихия глагол «KIVUOELY» TOAKVETCH RAK «ORAAKHBATЬ», «BORNTЬ», Исследователи считают киниру инструментом авиатского происхождения и укальпрают на баилость ее названия к еврейскому «киннору», упоминающемуся в Ветхом Завете. Однако словаль «Суда»,

основанный на античных источниках, связывает наименование инниры с мифическим царем Киниром на города Пафока, располагавшегося на юго-запалном побесежье Киноа. Существует два варианта мифа, посвященного царю Кинкру. По одному из них, он -- сын Аполлова, а по другому -- он состявался с Аподлоном в умении играть на струнном инструменте, был побежден

в в честь инструмента назван Киниром. Согласно обеим верхиям, винира связана с Алодаоном. Может быть действительно кинира и яваялась инструментом Аполлона? На этот вопрос также невозможно вать точный ответ. К сожалению, никаких сведений, кооме чже

приведенных, о кивире получить невовможно. В словаре «Суда» пишется: «Кинира - это музыкальный инструмент или вифара: lero наввание произошло] от [глагола] "бряцать по струнам"». По-гречески глагол «кічеїу», буквально - «двигать», по звучанию напоминает существительное «ктубря» (кинира). Вот и все чем мы располагаем. Поэтому греческая кинира остается таким же загадочным инстру-

ментом, как форминке и вифарис. Более поядние и многочисленные источники свявывают культ Аполлона с дирой — самым известным и пиножо распространенным наструментом. Ее ввучание современники характеривовали как «благородное», «спокойное» и «мужественное». Немаловажное иначение для популярности лиры имела простота ее конструкции и, самов

главное, доступность игоы на ней. Примитивная лира, как уже указывалось, делалась из панциря черевахи, саужившего для вее корпусом. Отскода проивошло распространенное в античной поэми наввание лиры - «хелис» (услис -нерепаха). Повинее корпус выревался из дерева, но в сходной вогнутой форме. Поверх вогнутой стороны натягивалась вибокружицая

мембрана яв водовьей шкуры. С обратной же стороны панциря, 29

ниже верхнего окончания ручки соединялись между собой поперечной

36

планкой ((оуос), изготовлявщейся, как правило, из сампита. В древние времена струны были из льна или конопли, а также из кишок и сухожилий вивотных, они натягивались увлом на небольшую доску - струнодержатель (хорботогос). На нижней части звукового корпуса струны проходили через небольшую подставку (рауфс), изолировавшую вибрирующую часть струш от струнодержателя.

(коллоч). Это слово увоминается еще у Гомера («Одиссея» XXXI 407), где Одиссей, натягивая тетиву, готовит лук и стрельбе, как мувыкайт, натягивающий струкы, настраивает свой форминкс, а дословно -- «вакрепляя гибкую баранью кншку на любом конце» Здесь подразумевается особый способ крепления струн посредством толстой шкуры с шей быка или свиньи. Один из средневековых комментаторов «Одиссеи», митрополит Евстафий Солунский, живший

в XII веке, пояснял «коллопс» как полоску кожи, отделенную от

Сами струны крепнансь при помощи так навываемого колдопса

сала. Один конец каждой струны накладывался на поперечную планиу инструмента и обматывался такой полоской несколько рав перекрестно. Все струны инструмента имели одинаковую длину, но отличались толидиной и поэтому издавали равличные ввуки. Согласно описаниям кекоторых античных авторов, древнейшая анра вмела трк или четыре струны. Например, Диодор Сицианйский (I 10) пишет, что «Гермес изобред диру и создад јее | трехструкной в подражание трем временам

года» (в Древней Греции год делился на три селона).

Как играли на античной лире? Ученые уже давно спорят по этому поводу, и единого мнения пока ист. Ясно только, что струны приводились в движение правой рукой — либо пальцем, либо плектром. Но нужно поминть, что древики плекто не вмеет инчего общего с легкой тонкой пластинкой, внакомой современным гитаристам или домристам. Он делался либо из тяжелого дерева. либо даже из металла и привизывалси лентой и нижней части инструмента. Аполлодор (Х 2) приписывает совдание плектра

Гермесу, а «Суда» — внаменитой десбийской поэтессе Сапфо (первая половина VI в. до н. э.), хотя плекто был известен и раньше. С помощью левой руки исполнитель прекращал вибрацию струн, когда это требовалось. Однако, судя по изображениям на античных вавах, можно предполагать, что левая рука также использовалась для бряцания по струнам. При игре на авре исполнитель (аярист) обычно сидел и держал инструмент на поленях, несколько наискось

от себя. Павсаний (У 14, 6) говорит, что взобретателем лиры был Гермес, а кифары - Аполлон, В таком утверждении есть своя логика. Она свявана с тем, что акрой пользовались в основном широкие круги аюбителей музыки. Она была проста в обращении, и на ней нетрудно было научиться играть. Инструментом же профессионалов считалась вифара. Аристотель («Политика» VIII 6,1341 а) так и навывал ее

«профессиональным инструментом» (брудооу техулкос). Конечно. киграра и лира были очень бливки. Они имели почти одинаковую конструкцию, на них повменяли один и те же способы внукоквыдечения. Но кифара была впачительно больше, намного длиниее и в пелом более тяжелой, чем лира. И, несмотря на это, кифарист не сидел с инструментом, как лирист, а стоял. Кифара подвешивалась черея плечо на кожаной ленте, начывавшейся «теламон» (телицю́у). Поэтому когда Павсаний, следуя одной из древних традиций, утверждал, что Гермес совдал лиру, а Аполлон - кифару, то в таком оваделения отдавалось предпочтение Аполлону как покровителю и

### наставнику музыкантов-профессионалов, служителей высокого искус-Буйный сып Семелы

Среди богов-фаницийцев Апрадок являлся воплощением исконно вланиской музыки, возвыщенной и благородной, полной религиозного воодущеваения и одновременно смирекия дерел могуществом всесиаьных богов. Мувыка Аполлона стремилась сохранить в неприкосновенности древние традиции. Однако на том же Олимпе пребывал и другой бог, среди интересов

которого музыка также ванимала не последнее место. Но его музыка

была прямой противоположностью аполлоновской. Это был Дионис бог торжествующей, ежегодно пробуждающейся и умирающей природы, бог вина и виноделия, бог веселия и радости. Естественно, что интересовавшая его музыка не могла иметь инчего общего с чолорным и напыщенным гимнотиорчеством, которому покровительствовал Аполлон. Дионис приветствовал бурную, динамичную в эмоционально насыщенную музыку, увлекавшую исполнителей и слушателей прочь от житейских вабот. Он был приверженцем стремительных танцев, составлявших неотъемленую часть оргий,

проводившихся его почитателями, «Акібящий хороводы», «неистово Танцующий», «затевающий хороводы», «устапавливающий хорово-АБС», «радукицийся хороводу», «грохочущий» — вот эпитеты, сопровождавшие имя Диониса. Его музыка должна была вызывать осуждение покловинков старомодных традиций и анцемерных блюстителей показной иравственности. Но она вызывала восхищение и **ЯСкренный отканк в душах аюдей, свободных от предрассудков и** 

ханжеского воспитания. Кто же он, Дионис?

ства.

трагична участь ее родителей и блимайших родственников. Мать Семелы — Гариония, дочь бога войны Ареса, соединившегося с богиней любви и красоты Афродитой. Естественно, что от этого брана, сочетавшего столь противоположные вачала, могла родиться только Гариония (буквально — «связь», «соединение»), свиваншая различное и одухотворивныя его. Во время браносточетания Гармония в Кадма, тот передал ей в качестве свадебного подарка омерелье, в стало источником несчастий для всех, ято его одевал. Одна из дочерей Кадма и Гармонии Агава убила собственного сына Пентея; вторая их дочь, сощедшая с умя Ино, покончила с живинью, бросившись в море. Внука Кадма и Гармония Актеона разорвали собали. Претерпев много страданий в фиванской вемле, Кадм и Гармония под старость переселились в отдаленную Илмерию, выходившуюся к вагаау от

Не дучше была судьба в третьей дочерк Кадма и Гармонии, семелы. На нее обратил виманияе всекильный Зеюс Но ревнивая Гера нашла на этот раз благовидный предлог, с помощью которого решила избавиться от сопериицы. Она порекомендовала Семеле попросить Зеоса явиться и кей в божественном облике. Зеяс же дал Семеле в тово время обещание эсполнить либое ое желание. А как

Македонии. Там боги превратили их в вмей.

царя Кадма. Весьма янаменательна в трагична ее судьба, не менее

вявестно, клятва его нерушима. Когда бог предстал перед возлюбленной сверкающим иолимими громоверокцем, то, естественно, смертноя женцина не смогла выдержать этого: отозь молима дотла кспеполил ее в объятиях Зевса. В самый драматический момент Зевс успел вынуть из горищего чрева Семелы исдопоженного маденща, Мать Диониса потибла, а Зеес зашил сыма в свое бедро и иосил его, пока тот не окреп. Затем глава богов поручил Гермесу отнести Диониса в скавочвую странту (вли на гору) Нису, тде от воститьтвался, по одним преданиям — у каких-то измей, по другим — у самих муз,

выполнить свое основное преднавначение. После сбора винограда Дионис ходил по вемле вместе с шумной ватагой своих спутинков, которые самовабвению пеля и темпераментно плясали. Конечно, шестане бога вина и виноделия не обходилось бев обнамых вовлияний. Вино, песия и пляска помотали людям скинуть с себя каждодиевные ваботы, котя бы на времи вабыть горечи и печали, по мере вовможности откаваться от условностей, внущенных

а по третьям — у веселого и вечно пъяного старика Силена. Когда мальчик превратился в юношу, то он сраву же стал

традиционными обычаями и воспитанием. Вино, песня в пляска помогали прислушаться к внутренним, не скованным инкакими предрассудками порывам души и тела, которые в обычной обстановие постоянно усмирялесь и подавлялись. Долой ложные скромность,

50

ва своем пути громадным волнам. Одежда на них разорвана. Да и какое вначение мнеет внешний облак человека, когда совершается победа природы — освобождение человеческого существа от всего навосного и противоестественного. Какой смысл в одеждах, когда гремит весны свободы: человек рвет путы цивиливации и возвращается в

сповывает человеческую природу и мешает ее естественным проявлениям. Пусть тело и душа станут свободным! Пусть наступит время вседоволенности и вседоступности! Крутом раздаится вовгласы: «Эвое! Эвое!» Это кричат сопровождающие Диониса менады вам вакханки (оба ваввания произошам от греческих глаголоп: «Дибусло» — ликовать, безумствовать) — женщины и депупки, поверившие привывам бога и вверившие себя его аяботам. Для них уже нет инчето невоаможного и недоступного. В горах и лесах они участвуют в диких оргиях, бещено ногится в поисках уловлетворении своих желаний. Их пляска дамтся зо полного изменеможниям, их песни сродни все сметающим

песнь свободы: человек рвет путы цивиливации и воявращается в лоно природы.

Какая же музыка должна была сопровождать эти оргии? Какие песни должны были звучать на фоне этой безудержной пляски менад и вакханок? Раве способна была равмеренная аполлоных кая музыка сопровождать столь вакматыванице-важны ательное правднество? Жалкие лиры и кифары, ваши слабосильные авуки потонули бы в

сопровождать столь вадыстыванде-вания а склыче привдист, вы плам кие диры и кифары, ваши слабоскаваные вруки потонули бы в стремительном вихре несущейся толны, среди топота иот и самовабиенных песен, выяванных подлинным экставом Здель нумны другие инструменты. Звоимие кимвалы, состоящие ва двух полых получферических металлических пластин, ях ревкий ввук постоянно ввучал во воемя шествий Диониса; соомкие тимпаны.

с отрывистыми, но сильными ввуками, издающимися при ударе
 руками по кожаным мембранам, ватяпутым на обе стороны цилиндов-

ческого яцина. И, наконец, самый главный инструмент Диониса авлос.

## Примелец из Малой Азии

Происхождение самого слова «авлос» ( $00\lambda \delta \zeta = \tau \rho y \delta \kappa a$ ) неизвестно.

Однако многие древиле источники считают родиной авлоса Малую Авию. Особенно часто упоминается Фригия, Ливия и Египет. Не

мсказочено, что обозначение «авлос» пришло с Востока. Во всяком Случае, под этим именем миструмет был широко известен в Древией Греции. В Риме он навывался «тибией» (от латинского существитель-

Греции. В Риме он навывался «тибией» (от латинского существительвого «tibia» — кость, так как в архаический период основная часть Янструмента часто делалась на костей животных). 40

(Павсаний V 17, 4).

них утрачены навсегда.

сов. Чтобы котя бы прибливительно представить себе их многообразие, обратимся в одному отрывку из сочинения Поллукса (IV 74-75), в котором приводится липъ их неангительная часть: ебиды авлосов (таковы). Поперечный... каобретение ливиция...). (Авлос) елим... создание фригийцев. Рог в важдом таком авлосе вагнут в конце... [Существует и] конепаскый [авлос]. Его взобрели ливиция и изтрах, а пользуются вм. когда пасут лошадей... Цимеется и одинарыный явлос... Он — создание екитиян... Говорят, что погребальный одинарный авлос взобрели фригийцы... [Используется и ] ввериный авлос.... Тирренцы в качестве авлоса пользуются рогом... Авлосами мазываелы в кифаюные [авлосы] — соедне-

даннные, толстые, надворные, неполные, полные, крылатые...» Вдесь же автор навывает такие виды авлосов, как «тинграс» (утурос), «афина» (итуко), «идуфы» (болбот). Стода же нужно добавить наименования авлосов, известных по другим источникам: девичьм, детские, совершенные, стерисовершенные м многие другие. Не вывывает сомнений, что особенности и своефравие многих из

Вообще в доевнем мире существовало огромное иножество авло-

Малованйское происхождение авлоса в его распространение в греции и Риме привело к тому, что сосуществовали равличные формы этого виструмента. Так, в актичной литературе нередко акцентируется внамание на терминах «фритийский авлос», «ливыйский авлос», «право в приобретал некие ковые черты и формы. Писыменные в Греция он приобретал некие ковые черты и формы. Писыменные выамятники упоминают вак особую разновидность инструмента, например, «беотийский и аргосский авлос» (Павсаний IX 27, 4), а при отисаним одного из древных изображений отмечается, что исполнительниция перат чин фонтийском, а не на эллинском авлосе»

Основной частью авлоса была трубка, навывавшаяся «бомбикс»

внали не только пакого сорга тростник необходим для раванчных видов авлоса, но в где оп растет. В свява с этвм особенно часто античные авторы упоминают оверо бляв города Орхомены, в Беотии. Страбов (JX 2, 18) расскаямывает летекду о том, что тростник, каждые девять дет. Его качество зависело от приливов и отливов воды в овере, ватоплявшей либо оголявшей тростник. Причем в работу брались те растения, у которых ве было листьев. Тростник сревали врелым, во лишь при одиом условии: чтобы на небе в этот можент была ввезда Арктур (сама яркая ввезда в совреждии Воловаса). Одивко использовали тростник для производства инструментов ве сраву, а спустя исклолько лет.

Авлосы делали и из костей иквотных. Чаще всего для этого выбирали олены и ослиные кости, хоти Поллукс (VI 77) упоминает такие о костих орлов и коршунов. Согасно Плутарху («Пир семи мудрецов» 5), ослиные кости обладают «большим ввуком». По поводу авлосов из ослиных костей войшикали религизные споры, так как в некоторых местах (например, в Египте) осел слыл превренным инвотивым и сумталось святотатством слушать ввуки, производящиеся

месте образовавшейся пропасты, которая поглотила реку Мелан, протекавшую черев область Галмарта. В повествования Страбона явию что-то напутано, так как Мелан впадал в северную часть овера, а Галмарт лежал на южной. Но если опустить «географические жавусы», то передаваемая легенда показывает, что для создания высоковачественных авлосов вужен был не либой тролтинк, а только

Более того, процесс сбора тростника и его дальнейшая обработка также была корощо известны в среде специалистов. Плиний Старший (XVI 3—6), говоря о троствике с того же самого озера близ Орхомены, шищет, это пригодный для тибий тростник вырастал тильки через

тот, который произрастал в определенных местах,

ва вости осла, особенно во время богослужебных церемоння. В таких случаях одерживала верх либо религиовная догиа, либо стремление в совданию высоконачественного инструмента. В основной частв авлоса, бомбиксе, было определенное количество отверстий, изывлавшихся «гремата» или «трипемата». Рание образщы инструмента имели всего три или четыре отверстия. Повдиее их число увеличивалось и изменялось в зависимости от дляны бомбикса,

ОТВЕРСТИЙ УВЕЛИЧИВАЛОСЬ ДО ПЯТНАДЦЯТИ, ТАК ЧТО ДИАПАВОИ АВЛОСА МОГ ОХВАТИТЬ ДО ДВУХ ОКТАВ.

В ВЕРХИВОЮ ЧАСТЬ БОМБИКСА ВСТАВЛЯЛСЯ МУНДШТУК. УСТРОЙСТВО ВАРОСОВЫХ МУНДШТУКОВ ПЛОХО ВВУЧЕЯО. ИЗВЕСТНО ТОЛЬКО, ЧТО НИЖНЯЯ ВОТОК

равновидности инструмента и т. д. В отдельных образцах количество

его часть, навывавшаяся «гифолмия» (ффідцот), поддерживала верхвпою часть — «голмос» (бідос), в которую вставлялся яявычоку (гречсудоттіс», «удосотіс» или «удосос») или по-современному — трость. Он делался на камыша и налялся вамнейшей частью инструмента.

Деревие музыканты придавальня физ былисе вначение. Авлос без явынка считался абсолюти непригодным для музицирования, и всполителя стремились почаще менять явычки. В этом можно можно

убедиться, прочтя сообщение Поллукса (IV 73) «...негодный авлос — бевьявычковый, незвучный, слабый, сырой, поношенный, [так как ] поношенные язычки устаревают». До сих пор в среде исследователей идут споры, был ла авлосовый язычого одинарным (как, например у современного клариета) или двойным (как у гобоя). Во всяком случае, совершенно оченямию, что по своему внешнему виду и устаробству поостейций авлос приблюкамулься к класиветс; у обомх выстру-

Однако существует давнее и глубокое заблуждение: почти всегда какос» в «тибия» переводят на современные европей:кие языки как «флейта». Поятому если при знакомстве с лереводами античных памятников литературы читатель встречает слово «флейта», то он должен помнить, что в греческом шсточнике ведется речь об вклосе, а в латинском — о тибии, которые не имели ничего общего с инстру-

ментов имеется мундштук и трость.

42

ментом, именуемым сейчас «флейтой».

Каково было ввучание авлоса? Прежде чем ответить на этот вопрос, вспомним одну летенду.

Аэдона, дочь афесского царя Пандарея, была женой проглявленного воина Зета, сына Зевса в Антиопы, дочери речного бога Асопа. У Зета был брат — внаменитый вифарист Амфион. Аэдона испытывала лютую и чеоную зависть в Ниобе — жене Амфиона.

Случилось так, что Ниоба имела четырнадцать детей — семь прекрасных девупиек и семь не менее прекрагных виющей, а Аэдона только приоте делигивенного сына Итмел. Она ститала, что боги

несправедливы к ней. Почему Ниоба может иметь четырнадцать детей, а она только одного? Зависть мучная Аздону и днем и ночью. Сами Ниоба также разжигала эту нецавнисть. Она постоянко издевалась над Аэдоной, притворно жалея ее и наиоминая о том, что у нее только один сык. В душу Аэдоны проинкла жажда мести. Ее мечтой стало проучить Ниобу, чтобы она больше инкогда не могла гордиться своим преимуществом. У Аэдоны соврел страшный план. Она решила убить одного вз сынивей Ниобы, так как внала, что это будет самая беспошадиям кара.

И вот однажды ночью, когда во дворце все васнули, Аздона прокралась в поком, где спали два мальчика — сып самой Аздоны Итис и любимый сын Ниобы Исмен. Была темпая безлунная ночь, и ингде не горела светильники. Но Аздона была уверена, что как всегда, на правом ложе спит Исмен, а на левом — ее Итис. Вот,

маконец, она достигла цели. Аздона беспумно ношла направо, к Исмену, нагнулась вад спицим и со всей силы вонзила ему кимжал в сердце. Затем Аздона бъктро возвратилась в свою опочивально и легла в постель с чувством всполневного долга. Когда ваступило чтво, до Аздоны стали доночных чъм-то голоса,

Некоторые на них упоминали вмя Итиса, Шум приближался к Аздоне, становился все более громким и грозным. Вот на пороге

Мир для нее перестал существовать, и она для мира. Наступил кооменный и вечный мрак. Но боги скалились над несчастной матерыю и превратили ее в маленькую птичку - в соловья, ведь по-гречески апбор (аздон) — соловей, С тех пор, что бы соловей им пел, будь-то веселая в радостная песнь вли грустный и спорбный напев, он всегда поет мелодикі на одно и то же слово: «Итис, Итис, Итис». Во всяком случае, древние греки были убеждены, что в пенки соловья слышится именно это слово.

Таков миф о несчастной Аздоне и происхождении соловья. Миланоны людей наслаждаются его пением, сложными и переливчатыми трелями, краткими и продолжительными распевами. Среди певчих плиц нет равных ему Поэтому многие античные авторы вавывают авдос «соловыем». Гесихий, например, утверждает, что Еврипид авлосы навывал «сделанными из лотоса соловьями». Многие

«Итис, Итис, Итис». Аэдона, еще ничего не понимая, но уже чувствуя беду, кинулась туда, где она была ночью, и с ужасом увидела, что ее дорогой единственный сын Итис лежит на ложе с правой стороны

Не смогла бы Аздона выдержать такого несчастья. Слишком тажела беда и челесчур громадно преступление. Весь соет померк.

в груди его торчит кинжал.

метафорично именовали соловьем явычок авлоса, Следует ли отсюда, что характер ввучания ввлоса действительно приблинался по тембру в соловынному пению? Вряд ли! Как уже увавывалось, одни авлосы делались на самшита, **другие** — на жотоса, третън — из рогов, четвертые — на сжоковой вости, пятые ковались из меди. Инструменты, сделанные из раванчного материала, имели равличную длику, неодинаковые регистом и диапавоны. Поэтому и тембом их были различны. Супрестронали «пискливые» авлосы, явучащие в высоком регистре и

обладающие очень маленьким диапалоном. Наряду с ними испольвовадись «нивковвучные» (Впроффоууот) авлосы с достаточно цировим диапавоном. А между этими двуми равновидностями практиковались

еще многие, отличающиеся друг от друга почти всеми своими ввуворыми и техническими параметрами. Иначе говоря, нужно вести речь об общирном семействе авлосов, состоявшем из гамых равнообразных тилов инструмента. Поэтому когда античные авторы именуют авлос «соловьем», то это следует понимать не как буквалькую темброво-акустическую парадледь, а скорее как высокую оценку эстетических свойств инструмента: подобно тому как среди ятиц прекрасней всех воет соловей,

так и авлос — самый лучший среди мувыкальных духовых инстру-Ментов, ибо остальные духовые инструменты (сиринга и сальпинкс, во о явх повже) не моган соявниться с ини ин по тембровым, ин во художественным возможностям.

тибистами. Они посили кованую ленту, называвщуюся «форбеей» (форбеца). Считается, что ее использование было связано с тем, что всполнение на этих инструментах требовало вначительных дыхательных усилий. Форбея, опомсывавшая вижнюю часть лица, крепилась на ватылие в вмеса увкое отверстие в отревке, проходящем черев уста, Ее назначение во иногом остается неживых. Один считают, что тлавную свою валачу форбея выполняла благодаря этому

отверстию, ибо ив-ва его увости воздух проходил с большей силов, чем при обычном вдувании в инструмент. Другие склониы видеть важивейшую дель форбен в том, что она не допусклал чревимерного нядувания щек и тем самым, опять-таки, способствовала усилению струи воздуха. Третьи же предполагают, что ее использование вызвано чисто эстетичествии причинами, чак нак благодаря форбее, сжимающей щени, слушатель не видел перед собой человека «с раздувшимися, издугыми, опухшими, вдутыми в наполненными воздухом щеквами, с этогоденными ковоо главами, а такие с вастывшим, непроницаемым выражением лица...» (Поллукс IV 68). Иначе говоря, форбея, каложения як щеки авлета, якобы помогала скоыть неполиглядный выд выполненного лица желолингела.

Последнее толкование находится в русле мифологической традиции. Известная легенда говорит о том, что богиня мудрости, ведикая Афина, начав вграть на авлосах, увидела в рске отражение своих надутых щек, уродовавших ее прекрасное лицо, и отбиссила

с ненавистью эти инструменты. Замечательный внаток сокровиц влександрийской библиотеки, писатель рубежа II—III вв. Афиней из Навкратиды в своем произведении «Пирующие софисты» (XIX 616 е— ) сообщает, что в одном из несохранившихся произведения Меланиппида (430—414 гг. до н. э.) в уста Афины вложены такие слови: «Прочь, постыдные вещи, осквернители мосто тела! я не предаюсь упраствам». Плутарх («О подавлении гиеча» 6) завершает

передачу этого мифа следующими словами: «Впрочем, успоканвает,

что испусство бевобравного обладает мелодичностьки». Другими словами, несмогря на обевображенность лида авлета, его испусство доставляет удовольствие своими мелодиями. Интересная деталь: источники, передающие миф об Афине, всегда при упоминании авлоса используют не единственные граммагическое число, а множественное. Так, в только что приведенных фрагментах Афиней пишет, что Афина отбросвла «инструменты», а Плутарх что богими «вграла на авлосах». Ту же самую тенденцию можно наблюдать в у доугих авторою, пересказывающих миф об Афине

(см., папример, Павсаний I 24, 1). Чем это объяснить? Дело в том, что каждый вы авлосов был достаточно отраничен по своему диапавону. Двухоктавные инструменты практически были большой редкостык. Чаще всего использовались обычные авлосы г тоебовали поименения высоких авлосов, например, для сопровожжения плачей и причитаний, и нивкозвучации - для реангиовных церемоний, Поэтому авлеты вынуждены были носить с собой не олин, а несколько инструментов, звучавших в различных регистрах. Такая особенность музыкальной жизни нашла отражение в мифе об Афине, которая, подобно древнегреческим авлетам, сраву испольвовала несколько авлосов.

В античной музыкальной практике существовал не только одинарвый авлос, навывавшийся «моноавлос», но и двойной, имевший москолько наименований, но наиболее распространенный - «диавдос». В последнем случае виструменты могля быть одинаковой или равличной длины. У Поллукса (IV 80) читаем такой текст: «Спажебичю мелодию иглали два авлоса, образующие соявучие. Один из жих был больше [другого], так как муж должен быть больше [жены. Авлосы і, сопровождающие полойки, малы и равны между собой, вотому что равенство подобает пиоществу». В этом фрагменте присутствует не только сообщение об отдельных сценах быта, в которых

стоили они дешевле. Кроме того, игра на них не требовала серьезной поофессиональной подготовки, и поэтому они были доступны самым пироким кругам музыкантов. В результате, в музыкальном быту жанболее популясными окажались поостые авлосы с небольшими анаралонами. Однако обстоятельства музыкальной жилии вачастую

использовались двойные авлосы, но и стремление обосновать союз ДВУХ ОДИНВКОВЫХ И НЕОДИНАКОВЫХ ПО ДАИНЕ ИНСТРУМЕНТОВ. И все же фактура музыка, исполнявшейся на двойных авлосах. продолжает оставаться вагадочной для наших современников. Судюствует поедположение, что один авлос вел мелодию, а другой исполвял протянутый явук. Однако подробнякти и детали тут абсолютно венявестны.

## Музыкальная свита Лиониса

и авлосы.

Итак, основные «киструменты Диониса» — тимпаны, кимвалы и авлосы. Именно оян всегда сопровождали дионисийские шествия и считались их обявательными атрибутами. Например, в своем произведении «Картины» (11 17, 7) греческий писатель Филострат Старший

-П вв.) описывает полотно безымянного художника, на котором изображен остров, покрытый плющем, тисовыми деревыями и виноградом. По мнению Филострата, такой остров обязательно должен

быть посвящен Дионису, так как его растительность связана с культом этого бога, и тому же на картине были нарисованы музыкальные ияструменты, сопровождающие оргии Диониса: кимвалы, тимпаны 46 Е. В Геруман

Инструменты являются лины средством, с помощью которого музыка достигает слушателей. Но. безусловно, особенности инстру-

ментов окавывают воздействие на характер мувыки, исполняемой на нях. Музыка, звучавшая во время двествий Диониса, не могла не соответствовать природе «янктрументов Диониса» и всему тому, что совершалось свитой бога вина и веселья. Она отражала сам

дионисийский дух и была поровдена шумными и бурными оргиями. Естественно, что аподдоиновская курыка рядом с ней выглядела градиционной и виздемической, ввучащей в совершенно иной живии спокойной, уравновешенной, освященной многовековыми обычаями. Дедо в том, что вудьт Диониса был сравинтельно новым Греции. Он внедрился на Педопоннее ив Мадой Азии. Поэтому самого Диониса зачастум сопровождают эпитеты «фрикийский» и «лидийский», так как поклонение ему было распространено у этих народов. Его акклимативация в среде задмнов была сложным и прододжительным процессом. Нужно было освоиться с новым, нетривичным божетовом, внустить в пантеои и самого Диониса, в все идеи дионицийства. А это означало, что необходимо принить не только новое отношение к иривственным устоям — свободу духа и правов, по и новую, необътчную для задкнох мужку. Ведь вместе новоем стительну, веобътчную для задкнох мужку. Ведь вместе

с реавтией Диониса в грекам попала музыка фригийцей в ладийцей племен, населявших Малую Авию. Как уже укавывалось, все вмеющиеся в распоряжение научи свидетельства говорят о том, что главный «инструмент Диониса» — вълос — также родом ав Малой Авии. Не исключено, что именно в пенюю акспансик дионисийства

на Пелопоннес эллины впервые повнакомились с теми ктармониями», которые впоследствим были определены как «фригийская» в слидийская» (о них речь впередый).

Следовательно, необычность в новизна дионисийской музыки для эллинов была свяжиа, кроме всего прочего, в с приобщением к иным национальным музыкальным традидиям.

Все осложивлось тем, что этот процесс не ограничивался только прорего прочего, в сак театральзованная эквотика, о которой назавтра можно вабыть и опить вернуться в обычным для слуха витонационным формам, или виромательноминать об услышанном, как об экстравагантиом курьезе. Дионисийство прицо в эллинам с тем, чтобы навседы освоиться

с чем-то проходящим, а кая приобщение в художественным вормам, постепенно, но прочно внедриющимся в музыкальный быт, где до сих пор господствовалы совершению иные художественные идеалы. Как известно, в этом дантельном в крайне трудном процессе вужен обоюдимой компромисс: чужеземное долино хотя бы частично обоюдимой компромисс: чужеземное долино хотя бы частично

среди греческих племен. Значит, и его «муныкальное оформление» также нужно было воспринимать не как пратковременное внакомство

бог наслал безумме на мать Пентея, и она в вакхическом экстазе не узнала своето гына и растервала его. Согласно другой легенде, Анкург, царь фракийского племени эдоном, живших по беретам реки Стримона, напал на спутимнов Дионкса. За это Ликург был ослеплен. Овидий («Метаморфовы» IV 1—52) передает еще одно, аналопичное по смыслу предание. Три дочери царя Миния, жившего в Орхомене, отказались принять участие в подвяднике Диониса.

Сложности проникновения дионисийства в эллинскую среду нашли отражение даже в мифологии. Так, одна легенда передает, что фиванский царь Пентей (потомок Кадма и Гармонии) всеми силами противодействовал распространению культа Диониса. В заказание

во дворце неожиданно раздались авуки тимпанов и авлосов винструментов Диониса»— и сразу начали происходить чудеса: вити пряжи стали виноградиным лозами, пряжи вазеленели и обвились плющем, а сами царевны пдруг превратились в летучих мышей. Все эти легенды и предании отражают сложный процесс пропикновения дионисийства в залиискую среду. С неменьшими

остались дома и по обычаю твали полотно. Когда ваступил вечер,

трудностями происходило освоение и дионисийской мувыки, веприльчно ввучавшей для греческого слуха и в яначительной мере противоречащей местным традициям. Поэтому необходима была активныя работа по приобщению к мувыкальным новшествам, по вкх популаривации. Нужно думать, что культ Диониса, как и всякам религия, не мог распространяться без миссионерства. Не исключено, что легендациям свита Дионкса — запечатленный в мифе и равмытый временем слабый след тех приверженцея куль-

та, которые своей деятельностью способствовали его распростравению. Поэтому-то вполие возможно допустить, что среди испутников Дининсе» были и музыканты, приобпдавщие эллинов в вовой для вих музыке. Такое допущение не противоречит ни общей логие происходивших процессов, ни сохранившимся мифологическим свидетельствам. Кто же исполнял диоинсийскую музыку? Страбов (X 3, 10)

пишет, что служителями Диониса были «силены, сатиры, титиры, ваккания, лекы, тиасоты, мималлоны, наяды и нимфы». Этот довольно пространный список в лействительности намного короче, так жак в нем много одновначных наяваний. Так, имфы и наяды это

один и те ме существа. Наяды — водиные нимфы. В одной смысловой плоски ти находится такие слова, как вакхания, тиасоты и мимал-лоны, ибо «мималлон» (ициоллочес) слово македонского происхом-дения, означающее «вакхания», а «тнасоты» (биобъят) — те, кто пред в пакхическом шествии. Наввание «дены» (дтуот) применялось

Страбон в только что поиведенном списке. Что же касается сатиоок. силенов и титиров, то развица между вими почти неудовима, так как в свите Диониса они выполняют одинаковые функции: сопровождают портеж бога, всегда «под хмелем», распространяют веселье

Римании, живший в III веке, но писавший по-гречески. Кландии Эдиан («О поидоде животных» ПГ 40), связывает плоисхождение названия «тіторос» (титиры) с уже навестным нам существительным «теретибид» (теретисма). Консчио, с филологической точки врения такая этимология более чем наивна. Но вполке возможно, что в давном саучае иское пекие сатисов вызвало желание столь неоп-

в участникам Ленеев - праздника в честь Диописа. Следовательно

и постоянно участвуют в авонисийских погнях.

48

равданно вести происхождение слова от «теретисмы», что в широком смысле обояначает «песнь». Если такое поедположение верио, то песнопение «теретисма» может трактоваться не только как распевное произведение или своеобранияя стиливация нения цикады или ласточки, на что указывает уже упоминавшаяся ранее мифологическая традиция. Вполке допустимо, что жанр теретисмы изменялся и приобретал в музыкальной практике самые различные фонмы. вависицие каждый раз от особой художественной задачи. А разви

свободные от условностей, постоянно пыные силены и сатиры. выполняя свое основное ритуальное преднавиличение (слиявие с

природой), не могли подражать пением «музыке птиц»? Вообще же наввание «титиры», скорее всего, произощаю от наввания пастушеского авлоса, сделанного из тростника и известного среди дорийцев в Италия. Афиней в одном из мест своего сочинения (IV 182) пишет, что «|одно|трубный авлос дорийцы, жившие в Итаани, навываак "титирин"», а в другом месте (IV 176 с) он дает те же сведения, ссыдаясь на грамматика и историка III и. до н. э. Америя Македонского. Таким образом, подлинияя этимология слова «титиры» указывает на мувыкантов-инструменталистов. Другая же, пусть даже ошибочная, но вызванная, как

противиречат друг другу, так как все спутники Дионика (в том числе и титиры) поочередно и одновременно играли и пели. Во всяком случае, «музыкальная ваправленность» сатиров-силенивтитиров совершенно очевидка. Нам известен целый ряд статуй и рельефов сатиров, совданных еще в древности такими выдающимися ваятелями, как Пракситель.

видно, стремлением дать «житейское толкование» термина, свидетельствует о певцах. Как мы убедимся далее, обе трактовки не

Мирон, Аисипп и другие. Сатир всегда взображался пъяным, но, как правило, с мувыкальным миструментом. Каллистрат (возможно, II—III вв.) в своем сочинении «Описание статуй» (1.2—3) поедставдяет статую сатира, стоявшую некогда в пещере блив Фив. Ивобрапоров. Это полностыю соответствует духу древнейшего периода художественной практики, где, как уже указывалось, слово, музыка в танец были неразделимы.
Противоборство аполлоновской и дионисийской музыки не могло продолжаться вечно. Начиная с свыми раниям на доступных для явучения историчестное их

сосуществование. Следовательно, само противостояние относится к более раниему мифологическому пермоду Древией Греции. Повднее аполлонорская музыка впучала во время традиционных религиозных обрядов. а дионисийская служила музыкальным оформлением

Мизыкальный пангеон

вграть на авлосе». А Афиней (IV 84a) сообщает, что, по мнению римческого поэта и историка Эффорнона (276—187 гг. до н. э.), силен сто есть тот же сатир, голько более старый) совдал духовой инструмент — многоствольную сиринту (о ней мы поговорим позднее). Значит, в античные времена вы свита Диониса воспринималась ак поющая, танцующая и играющая группа. Мифы не дифференцируют спутников Диониса на певцов, инструменталистов и там-

правдников Диониса. Разумется, полного слияния не могло вроизойти. Слишком различны была худомественные текденции обоих направлений, слишком неоднотипны их музыкальные жанры. Но непримиримость в противостоинии двух музыкальных начал постепенно ссладилась. Как видно, именно тогда появилась легенда, в котпрой утверждалось, что Дионис воспитывался музыки (хотя в вифологическом своде нет упоминаний в просутствии мув в Нисе, где, согласно предавиям, проходили детские годы Диониса). Ведь

мувы—спутницы Аполлона, подобно тому как сатяры, склены и дричие составляют свиту Диониса. Потому «привлечение» к воспит тавнох Дионица муз можно расцевивать как щаг на пути сближения

двовисийской и эполлоновской музыки. Наверное, к этой же линии следует отнести и один из обычаев правдника в честь Диониса, когда после оргин менцины бещено гналмсь якобы за Дионисом, во оказывалось, что он исчез, и тогда оргия прекращалась, а поисходу двадалась, а поисходу двадалась часто повторяемые крики: «Дионис бежал к музам! Дионис бежал к музам!» Это было, опять-таки, символическое бетство в изправлении сближения с Аполлоном. Павсаний (12, 5) даже сообпает, что в Элевсине «Диониса называют Мельпоменом в том

же смысле, в наком Аполлона называют Мусагетом». Итак, наояду с Аполлоном-Мусагетом, появляется Дионис-Мельпомен (от глагола µ&легу – славить вением и плагкой).

μέλπειν — славить пеннем и пляской). Все это отражение заличнательных процессов, происходивших в Музыкальной визии Древией Греции. **Е** В Гериман

#### Пан и Спринга

В приведенном выше стигке участивков святы Дмониса, авимство ванном у Элиана, отсутствует одно очень важное и довольно само бытное существо. Речь млет о боге, имя которого Пан (Пи», букваль но — «все»). Его апитеты также весьма интересны: «танцор», «дв», бящий ходовид», «общающийся с мумания», «въкхический» и доугие-

Родиной Пана считается Аркадия Внешний облик самого бог довольно непритлядный: он очень вологатый, имеет длинные уши комме того у вего модализа боловка поте с колитами в длинные

довольно петриладиям. От очены домогатам, выест дальным ушь кроме того, у мего коалиная бородка, ноги с копытамы, а на голопе коалиные рога. Иначе говоря— полуковел-получеловек. Внешност Пана всегда выявлявая насмешки окружающих. Но он настолько-

Пана всегда вызывала насмешки окружающих. Но он настолыхсвыися с ними, что не обращал на них никакого внимания, болетого, несмотря на свою неаполлоновскую внешность, Пан не лишает себя удовольствия покометичать с нимфами. Например, он довольнонастойчиво укаживал ва иммфой Эхо. Апулей (II в.) в своем сочинении

голосами», хотя хорошо известно, что ниифа умела это делать и без уроков Пана. Ведь на то она и ахо, чтобы отвечать всем их голосами Каллистрат, рассказывая об уме упоминавшейся скульптуре сатира указывает, что в этой скульптурной группе, наряду с сатиром, был ивображен и Пак, который, кобиявши Эхо», играет на авлосе. Все говорит о том, что слуми, холивние о Пане и Эхо, не были

случайностью. Ведь никто инчего не слышал, например, о Пане и какой-нибудь из менад или вакханок, хотя эти делицы все воем»

«Метамоофозы» (5, 25) описывает, как Пак учил ее леть «разными

проводят вместе с Паном в компании Дионкса. Куюме того, они несомненно более доступны, чем недотноги нимфы. Поэтому любве-обильному Пану, стремившенуют в легким победам, было бы удобкег вавести непродолжительный роман с одной из менад. Но и об этом ничего не известно. Следовательно, если говорят об Эко, то яначи этго-то действительно было. И, самое главное, существует неопровержимие доказательство того, что встречи Пана и Эко не яв-

канчивались нешинными «уроками сольфеджирования». Таким докавательством является Ямба. Да, Ямба — дочь Пана и Эхо! Как видно, оба родителя так умело скрывали ее, что даже не известно, где и когда она родилась, гдс и как провела свое детство. Свядетели вастают Ямбу уже варослой

девушкой, которая умеда как никто шутить, а когда хотела— то и подтрунивать над окружающими. Ее шутки могли быть миткими и благожелательными, но нередко— влымы и яввительными. Все лиди по-разному реатировали на подшучивания Ямбы, одни весело ухмылились, стремись понить их смыса, другие— возмущались и ненавидели девушку. Но инкто не мог остаться равнодушным к ее проказам

Ямба работала простой служанкой у Метанейры, жены царя Элевскиа Келея. Однажды во дворце Келея появялась убитая горем Леметру, которую сравило неожиданно свалившееся на нее несчастье: не любимую дочь Пеосефону похитил бог подвемного царства Анд. Деметра обощла всю вемли, но нигде не могла найти дочь. Достигнув

Эденсина, она села на камень перед дворцом Келея и стала горько планать, совнавая, что ей уже никогда не вернуть свою дорогую дочь. Аучеварный бог солнца Гелнос по секрету сообщил Деметре, что всевластный Вевс, не спросясь у нее, отдал Персефону замуж за Анда.

С такими мрачными думами сидела Деметра на камне перед кароном Келея в плакала (потом камень, на котроры сидела богиня навовут «Камнем скорби»), Дочери Келея и его жена Метанейоа тепло встретили несчастили

везнакомку и старались утещить ее чем и как могли. Но все было вапрасно. Деметра была безутешна, Ямба, видя печаль и белых ходную скорбь женщины, старалась своими шутками коть немного отвлечь ев от грустных и тяжелых дум. Сначала Леметра не обращала вимания ни на Ямбу, им на ее слова. Но потом она постепенно стала прислушиваться в ним и даже иногда реагировать. Ямба же,

воодушевленияя успехом, принялась шутить еще смелее и сыпать остротами, как на рога наобилия. И наконец, впервые на много лией Деметра удыбиулась. Это была первая удыбка, оварившая ее амко со времени потери Персефоны. С тех поо сатионческие песни и стихи насмещамного и обличитель-

мого характера против человеческих пороков и недостатков, против ваа и нехороших поступков навывают ямбами. Если первоначально такие музыкально-поэтические шутки употреблядись только в культе Деметры, то впоследствии они стали широко распространены во всех сферах культуры и искусства древнего мира. Такова вкратце история Ямбы, дочери Пана и Эхо.

Нужно думать, что роман Пана с Эхо не был серьезным для ковлоногого бога. Повднее ему пришлось испытать, что такое настоящая любовь. Пан серьенно влюбился в дочь речного бога Ладона -в нимфу Сидингу. Пан постоянно ходил ва ней, объясиялся в любви в проска стать своей женой. Нимфа, конечно, избегала его, но Пан

варослях камыша на болоте. Пан бросился в погоню ва нимфой. Несчастная девушка перепугалась, и, когда преследователь уже вастигал ее, она обратилась и богам с мольбой о вашите и спасении. Зевс виял ее просъбе, В тот момент, когда ковлоногий бог уже было догнал ее и обиял, оканалось, что он держал в своих объятиях не тонкий стан нямфы, а, по выражению Овидия («Метаморфовы» 1 706),

был настойчив и продолжал докучать ей. Однажды ок увидел ее в

«болотные тростикки». Боги превратили Сирингу в тростиик. Пан тяжело и глубоко вадохнул. В свой вядох он вложил всю горечь и печаль о несбывшихся мечтах и надеждах, Тростник, перехватив этот ввдох, усиленный встром, шедал явук, похожий на жалоб-

же ввук. Потрясенный своим несчастьем, он сел среди варослей тростника и варыдал. Ветер же подхватывал издаваемые им стоим допосил их до тростника, а тот, словно пропуская их скволь себя усиливал и разносил по всей округе. Пан сревал один стебель

тоостинке».

52

PARCIA «CONCELV» (MAIN «CONCETTELVA) OFORHAMAET HE TOALISO «MITORTS HA сиринте», но и «издавать свистящий звук», «свистеть» (подобно старорусским тлагодам «свирещать», «свирелить»). Звук сиринги был светлый, приятиый и немного свистиций. Ее диапавон, как правило ограничивался высоким регистром. У равличных видов скринги было меодинаковое число просверденных отверстий, посредством которых

исполнитель, державший инструмент вертикально, регулировал высоту явуков. Панний Старций (XVI 48) описывает основные харак-Теристики торстника, пригодного для изготовления сиринг.

Впервые сидинга упоминается в «Гимне Гермесу» (ст. 512), где вопреки основной легенде создателем сиринги представлен Гермес В «Илиаде» о ней говорится дважды. Один раз (XVIII 526) как об инструменте пастухов, а вторично (Х 13) в элизоде, когда смотрящий

тростника, поднес его к своим тубам, вдохнул в него воздух в услышал внук, который ему показался гологом его возлюбленной Сиониги. ( тех пор Пана навывают «играющим на сиринге», «ввучащим на

Так повествует аргенда о совдании духового инстоумента сиониги или, как его навывают иначе - сиринкса (σύριγξ). По-русски окименуется «свирель Пана» или «пастушья свирель». По-гречески

на Трою ил своего стана предводитель ахейцев Агамемном, покаженный светишимися огнями Илиона, услышал «ввуки авлосов и сиринг», Впоследствии сиринга постоянно упоминается в античной антературе как обычный инструмент пастухов, пои помощи которого они пасан стада, и нередко даже приручали диких животных (см.: Паутарх «О хитрости животных» 961 Е. 3). Однако сиринга никогда не была инструментом мувыкантов-профессионалов.

Наряду с одинарной сисингой, навывавшейся «монокаламос»

(илуокайлию; — однотрубчатый), существовала и «поликаламос» (подикаждыс — многотрубчатый). Самая подулядная раяновидность поликадамоса состояла из семи соединенных свринг различной длины. В одном из вариантов мифа о Пане и Сирвиге говорится о том. что когда нимфа была превращена в тростивк и Пан обнял его, то

не печаль, а гиев и ненависть обуяли козлоногого бога, Разъяренный тем, что не смог достичь своей цели, он со влости изрезал тростник Однако, опоминявлясь, поняд, ведь он ремет не тростинк, а тело своей воваюбленной. Сожалея о содеянном, он стал целовать отдельные

части стеблей, сопровождая это рыданиями и душеравдирающими воплями. Тогда-то он и услышал, что разные по величине отревки тростника издают неодинаковые явуки,

Семь сиринг поликаламоса обычно соединялись льном, а чаще вскусственные крылья первого мифологического воздухоплавателя Икара, а также стены храма Аполлона в Дельфах, и тот вогк, воторым Одиссей залка уши своим спутинкам, чтобы они не слышали спрек, сослужил добрую службу в «семиввучной сиринге». Интересен был и внешний выд такого пиструмента: сиринги различной дляны вреплансь таким образом, что создавали своеобразную форму, навомянавщую крыло птицы. Такая особенность формы поликаламоса была его отлячительной чертой и обращала за себя вимание. Пол-

лукс (1V 69—70) по этому поводу писал: «Сиринга — сделанное на скорую руку соединение камышей, перевяванных льном и воском... они установлены друг возле друга неравными сторонами так, что во форме похожи на крыло птицы». В древности даже существовала легенда, что Дедал, совдатель крыльев дли Инара, делал их «по правте Дедала расска-въпает Оридий «Метаморфовы» VIII 190—194: вдесь латинския

и Сжоинге.

Очевидно, что миф о монокаламосе появился намиого раньше, чется в нестравненно более древней эпохе, чем совдание поликаламоса. Нормы арханичного мышления потребовали мифологического обоснования и для сконструированного впоследствии поликаламоса. Поэтому ж быля добавлены кекоторые повые штрики в старому мифу о Пане

«fistula», то есть «свирель», переведена как «цевница»):
«Новое нечто творит, подбирает он перыв рядями.
С малых мачая, чтоб за кваждью пером шлю другое, дамниее, будго негоданця оргаз пот выпольно деньше дамно.

С нялых начав, чтоб за вващьм пером шла другое, длиннее, Будго перовно росли все меньше и меньше длиною. Радом подобным стоят стволы деревенской цевницы. Наткой средину у мих, основания воском скреплаеть

(Пер. С. В. Шервинского)

Знаменательное единство: крылья, поднимающие человека ввысь полицетворяющие тормество его разума и смелости, оказались по форме подобны инструменту простых пастухов Однако в этом нет вывакого противоречия, так как сирвита, подобно крыльям, помогала жастухам, погружившимся в вауки музыки, хотя бы на непродолжительвое время вознестись в мер прекрасного, забыв о тяготах бытия. Так как длина трубок была различной, получались ввуки не-

Мастухам, погружившимся в звукв музыки, котя бы на непродолжительвсе время вознествсь в мвр прекрасного, забыв о тиготах бітия. Так как давна трубок была различной, получались звуки неодиваковой высоты. Ивотда скрвите были равного размера, но в Таком случае они заполнялись воском, который то укорачивал, то удлявал столб находящегося в них воздуха. Благодаря подобному Устойству такие возникаля звуки разнов высоты: «плятинринговый» виструмент, Феокрит («Йдиланя» VIII—18 — 24) - «девятиверучный», а один из византяйских источников VIII—IX вв навывающийся, в свою очередь, на древнейших рукописях, наявляет десятисиринговый поликаламог Интересно, что когда Овидий («Метанофовы» XIII 784) передает миф о велякане Циклопе, он вкладывает в его гитантские рук «соединенные тростниками сто свирелей». Ковечно, такой поликаламос — результат виэтической фантавии, который лишь подчеркивае равнообравие свирелей, упоминающихся в античной литературе. В мумыкальной же подктике вода ли объем роликаламося поевышал.

десять сиринг.
Во времена императора Тиберия (14—37 гг.) среди римлян были популярно предание.
Некий корабль спокойно плыл из Греции в Италию. Но внезапнитутешествие прервалось, так как наступило полное бевветрие и корабль не смог продолжать свой путь. Штиль застал корабль вовликакого-то некввестного острова. Все вокруг дыплало покоем, погодибыла настолько бевветрена, что даже шум моря не нарушал типину

Надвигалась ночь, и люди, находившиеся на корабле, уже собиралист отойти ко сну. Вдруг неожиданно среди всеобщего безмоланя с острояпослышался громний голос, вазывающий имя коричего, которогивнала Таммуя. Привыв повторялся несколько раз. Когда же Таммуя ответил, то тамиственный голос повелел: как только корабль прибудет в Италино, Таммуя должен известить всех, что умер веляний Пан. И вот спустя некоторое время, когда корабль уже прибляжался и итальянским берегам. Таммуя выполяна прикав, сколько было сыпрокричав: «Велякий Пан умер!» Сраву же со всех сторон раздалит вопли, стоны. Все путешественники молчалы как вавороженные, и с удивлением слушаля эти странные и страиные голоса Весть об этом

случае вскоре распространилась по всей Итвани и достигла самог императора. После того, как к Тиберию был доставлен Таммуя

подтвердивший слухи, инператор собрал ученых, чтобы увнать их точку врения по поводу случившегося. Мудрые мужи пришли к вымоду, что, скорее всего, действительно умер великий Пан. Не исключено, что расскав, поведанный Светонием («Тиберий») быль легендой, символически овнамеловавшей окончание глубинной внутренией веры, на которой веками зижделось язычество. Несмотря ва то, что оно еще несколько столетий продолжало свое официальное существование, его часы уже были сочтены. И, возможно, слухи о смерти Пана, мифического были сочтены. И, возможно, слухи о смерти Пана, мифического

совдателя сиринги, были отражением сложных процессов, проис-

ходивших в сознании аюдей.

#### ОЧЕРК ВТОРОЙ ЯЗЫЧЕСКИЕ ПОКЛОНЕНИЯ

# Эти странные древиме боги «Каждая вера выражается при помощи соответствующей му-

выки... Расстояние, которое отделяет дикие оргин Кибелы от тормественного ритуала католической церкви, количественно выражается и проиасти, которая отделяет нестройный гул кимпалов и бубнов от

величественной гармонии Палестрины и Генделя. Сквозь равличную мувыку проглядывают вдесь различия духовного порядка».

мувыку проглядывают вдесь различия духовного порядка». Эти слова принадлежат выдающемуся этнографу рубежа XIX— XX вв. Джеймсу Фроверу. Весь их пафос направлен на утверждение

Двух идей: духовный уровень реангии оказывает решкождее ванямие вщ художественные достоинства реанглюзной музыки и своеобразие веры накаадывает отпечаток на специфику музыки ботослужения.

Спору нет, духовное превосходство христианства над явычеством оченидно. Но когда Дж. Фравер сравнявает явыческую музыку автичности (вновь напомию, что им он, ни вто-либо другой, начиная Чтъ ла не со соедневековки, не мог ее съвщать) с музыкой Па-

АССТРИНЫ и Генделя, то оя сопоставляет несопоставлымые явления. Вессмысленно применять один и те же критерии к образцам искусства, время совдания которых отличается более чем на тысячелетие. Ведь в течение этого громадного исторического периода радикально ивме-

влансь нормы художественного мышления, а вместе с ними постоянно водвергались переосмыслению и художественные критерии. Сопоставление же вне единых критериев — абсурд, особенно если дело власается столь утонченной и икливидуальной сферы твоочества, как

совдание музыкального произведения. Чтобы в этом убедиться, достаточно попытаться сравнить художественные достоянства богослужебной католической музыки, созданной в разлачные исторические вериоды (не говори уже вообще о попытие сравнения в рамках всей христиалиской редигиовной музыки»; довенейшие из сохранившихся

Обравцов григорианского хорала, дуковную музыку Баха и Генделя, такие духовные произведения Стравинского и Мессиана. Сопоставление художественной ценности этих величайших достижений Е. В. Герциан

MOVE OF MOVES HE THURSDAMENTHS.

воспитание и мышление едины.

человечество.

по описаниям древних авторов. В этом нас как будто «убеждают» не только примитивные (с нашей точки врения) инструменты, испольвовывшиеся тогда, по и вообще все, что мы внаем об античной мульте Однало такое мнение - не более чем наша собственная реакция, реакция дюдей, воспитанных на определенных тоадициях европейской мувыки нескольких последних столетий, волею фантавии перенесенных на два тысячелетия навад, в соверщенно иные исторические, общественные, духовные и художественные условия В последнем разделе настоящей вниги более подробно речь пойдет о том, что получилось бы, если бы мы смогли реаливовать столь бурный полет нашей фантавии. Сейчис же достаточно обратить внимание только на то, что наша реакция на воображаемую нами мувыку языческого богоглужения не имеет ничего общего с тем. как ее воспринимали дрешние греки и римляне. Они слушали ее от рождения и до самой смерти, другой музыки не внали и воспринимали ее одновоеменно с основными и важнейшими представлениями о живни, поироде, человеческих отношениях, добре и вле, то есть обо всем том, что водаощалось в их богах, являвшихся для иих реалиями

композиторского творчества — занятие явно бесполезное. А уж тем более обречены попытки сравнения ламятников музыки, отдаленных

Конечно, с позиций слухового вогориятия XIX—XX нв. произведении Палестрины и Генделя куда «благороднее», чем музыта античных явыческих богослужений, которого мы представляем себе-

служебиме ритуалы, могла быть только той, которую они слыщали на притижения всей своей жизни, и имкакой другой. Вряд ли музыка Палестрины в Гендела оклавла бы на ких большее воздействие, чем «нестройный гул кимвалов и бубнов». И дело здесь не столько в том, что принаведения великих европейцев созданых для христийнгкого, а не явыческого богослужения и проникнуты духом христийнства, сколько в совершенно ином. Причина ваключается главным образом в том, что равличны музыкальные идеалы людей, которых

бытия и совнания. С этой точки времия их реангновное и мувыкальное

По представлениям явычников, музыка, сопровождавшая бого-

ства, сколько в совершению ином. Причина ваключается главным образом в том, что различны музывальные вдеалы людей, которых разделяют два ты кчелетия. Го, что для современнюе овропейского слуха «гул», для древнего явычника было священной, милой его душе музыкой, приобщающей человеча к божеству. Не следует также думать, что столь возвышенное и трепетное отношение к кгулу» было результатом визкого общего уровня развития культуры и цияхлязации. Не будем забывать, что среды явычников, с воодушельним воспринимающих куль кимволь», были не только Платон

и Аристотель, но в целая когорта блестящих умов и художников, научные и твооческие открожения которых до сих пор восхищают на муныкальное оформаение богосаужений. Негмотом на то, что его ментария во всех реангиях одинакова — формирование эмоциональных **условий для приближения человека и богу. -- средства достижения** 

Подобно тому, как коистиане всего мира ежегодно отмечают мениие и трагические события живии Христа, так в финикийском

Вторая мысль, выскаванная Дж. Фрэзером, полностью спра-

втой цели разанчны.

святилище Астарты в Библосе, да и в других реангиолных центрах доевнего мира язычники ежегодно оплакивали смерть Адовиса Разница вдесь только в содержании ритуалов. Для хори тианина духовная музыка одицетворяется со строгостью, стройностью, а порой довматичностью, для мудея — с малобными и печальными подчитаниями мольбы ко всевышнему, для доевнего же ванчника мувыка была лишь частью разнообразного, театрализованного обря-

да, в котором участвовали и другие испусства. Здесь и пользовалось ве только сольное пение и пение с инструментильным сопроможжением. Большую обль играла и собственно инструментальная му-

выка, причем составы инструментальных ансамблей были самыми равличными. Кроме того, в религиозном обряде важнейшую роль выполнял танец, и это в свою очередь также выявлял до ник ледствии удиваение и непонимание христиан. Если в сказанному добавить, ТТО ВО ВОЕМЯ ЯВЫЧЕСКОЙ ЦЕОЕМОНИИ ВВУЧЛАИ МНОГОЧИ АСПЛЫЕ ДЕВАВмация, справлялись равнообразные по гвоей организации ритуалы вертвоприношений, то перед нами возникнет яркая насъщениая ввучанием и действием картина древних явыческих богосдужений. Одного ил ранних апологетов христианства, датинованчного писа-

32) удиваяла вера явычников в то, что Юпитер перестанет раздражаться, если во время богослужения будет продекламирован отрывох из комедии знаменитого онуского комедиографа Планта «Амфитрион», наи если верующие будут изображать в танце скожет Астенд, свяванных с такими мифическими персонажами, как Европа, Ганимед и Даная. Ариобию было непонятно, почему великая Мать богов Кибела смягчит свой гнев, если актеры продекламируют вгем

теля первой половины III века Арнобия («Протип изычников» VII

вывестное предание о трагической смерти Аттиса, или почему Бенера **молжна вабыть обиду, если она упидит танц**ора, изображающего Алониса, мифического двойника Аттиса. Арнобий (там же, VII 36). обращаясь к явычникам, как к малым неразумным детям, с сожа-Асинем пищет: «Вы убеждены, что вачки инструментов, игра на

табиях... доставляют удовольствие богам и понятим им...» Христианину оставись непонятны явыческие методы контактов с божеством. По его глубокому убеждению, контакты эти должны были происходить иначе, прибливительно так, как оки осуществ-Аялись в хоистианской литурски в его времена, когда исполнение

Олнако доевний язычник свято и искоение веока, что его музыка пение, танцы, декламации приятны богам. Он был убежден, что боги всегда неаоимо поинимают участие в этих обоядах и от нь художественного качества вависит настроение богов и их благосклон ность. Широко известен фриз внаменитого Парфенона, изображающию пествие такичник и поющих веоующих. На нем представлена и группа одимпийских богов, которые, певидимо для участников

и соответствующими молиталым.

процесски, радуются, гаядя на валинов. На этом фриве скульпто: в художественной форме вапечатлел основной принции общения меж ду явычниками и богами: хорошо организованный обояд богослу жения — валог лобоого отношения богов. Но «холощо» понималось только в параметрах архаичного мышле ния. Ведь огромное большинство явыческих обридов фолмиловалось в древнейшую эпоху. И хотя ко времени Арнобия многие из цих

претерпели изменения, ях полиципы же же должны были соответствовать нормам, культивировавиямся на протяжении веков. Поэтому обояды, сохранившиеся даже до ваката явычества, воллошались в форму, оценивавшуюся по самым высоким художественным коите-

риям античности. Ритула богослужения был неделямым актом. в котором не существовало разрынов между религиозным и художественным. Страбону (Х. 3, 9) удалось передать эту особенность изыческого реамгновного действа. По его словам, священиые обонды надавил

совменвались с правдничным отдыхом. Причем такой «обычай являлся общим для греков и варваров» (словом (хірборос, «варвар», греки навывали тех, ято не был греками), а вначит, всеобщим и для всего доевнего мира. Как считает Страбон, отдых отвлекает ум от каж додневных чедовеческих вабот, а это, в свою очередь, способствует приобщению к божественному, ибо к «божественному обращаетс» поданнию свободный разум». Греческий писатель подравделяет обря-

ды на те, которые справалются с реанглозным исступлением или спокойно, тайно маи открыто, с музыкой маи без нее. Касаясь последней характеристики, он отмечает, что «мувыка, сопровождающая пляску, шествие и песню, приводит нас в соприкосновение богами». По его мнению, это достигается «одновременно как вызывае

мым ею удовольствием, так и художественностью» (последнее слово Страбона — «киλλιтетуци», буквально обозначающее кпрекрасно-BCRVCCTBO»).

Таким образом, сами язычники хорошо осознавали, что религиоз ный обряд был полным слиянием религиозного и художественного начал. Нас, конечно, будет интересовать только второе и особения

мувыкальная сторона ритуала,

Ей придавалось важнейшее вначение. Например, Апулей («Метаморфовы» 11 9), описывая хоамовый обоял, постоянно акцентирует

В последней фраве Апулей дает выражение «рег obliquum гаівшить (буквалько — егор редствои поперечного троктчина»), представляющее собой датникуний перевод гисчествого обованачения

вимание своего читателя на музыке богослужения. «Свирели и тибик, ввуча приятнейшими совзучати, совдавали сладчайшие мелодии, кор пел (пески»), тармонию которой искусный мастер совдал благодаря склонности камен». И далее: в религиозном шествия «шли тибисты... и на плагиналосах исполняли по несколько раз мелодию, напиятую в колие вк бога».

«жасу(полос» (плагивалос) — поперечный авлос. Поэтому и повводна себе в процитированном отрывке дать наявание инструмента в «образном переводе». Плагивалос держалси исполнителем как современная воперечная флейта, то есть перпендикулирно. Однако инструмент вмеа явьтем (трость), помещенный сбоку, приблиянтельно там, тде современная флейта имеет отверстие для влувания волаука. По приведенным выдержими (особенно последней) нетрудио дотадаться, что в каждом краме, посвященном какому-вибудь богу, был свой репертуар не только песнопений, но и инструментальных выес. Древнейшая среды ини — так наимваемый «спондей». Первоватьным наввание «спондейов» (окообстоу) носила чаша, служившая для ритуальным воваминый. Потом это вазвание перешло из песно-

выес. Древнейшай среди или — так навываемый «спондей». Первовичально наввание «спондейон» (охообстоу) носила чаша, служиншай 
для ритуальных волимний. Потом это наввание перепло на песновение и имструментальное произведение, вручающее во время 
вовлияний. Так постепенно сформировался жанр, в которому 
относильно-пнотрументальной мувыки. Причем все они могли быть 
вовлально-инструментальной мувыки. Причем все они могли быть 
вовлано-инструментальной мувыки. Причем все они могли быть 
вовлано-инструментальной мувыки. Причем все они могли быть 
вовланичного карактера и формы, Единственное, что их объединяло — 
всполнение во времи релагиовных возливний Это был «спондаеми» 
вемкант, кополнитель на авлосе, навывающийся «спондаеми» 
(охообстохус), игравший «спонденческий мелос» — специальную мелодию для авлоса. Более того, источники укавывают даже на супрествование некоего «спонденческого авлоса» (относческого объеса» (относческого относческого объеса» (относческого относческом относче

#### Вокруг алтаря

вогла на нем исполнялась гпонленческая музыка.

Как правило, сами возлияния и сопровождавшая их музыка совершались вокруг алтаря — жертвенника, сооруженного из глины, камия или мрамора. На алтаре сжигали жертвы, предназначенные

Ивнестно, что обычай жертвоприношения существовал с диких первобытных времен, когда понносили в жертву не животных, как это было во времена античности, а людей. Тогда эти варварские акты также сопровождались мулыхой. Память о человеческих жертвоприношениях сохранилась в мифах и преданиях, Плутарх («О суеверни» 13) на основании легена описывает, как мать ребенка, приносимого в жертву богу, стояла рядом с алтарем, не издавая ни единого стопа. А есля вдруг раздавались ее душераздирающие рыдания, то они ваглушались муныкой. По словам внаменитого

свой алтарь, располагавшийся рядом с очагом.

богам и умершим. Кроме храмовых алтарей в каждом доме был

инструменты.

херонейца, с этой целью обряд жертвоприношения «наполнялы ввучанием авлосов в грохотом тимпанов». Музыка там ввучала, «чтобы ваглушать вопли и рыдания». Даже когда на смену дикому обычаю прищел обряд жертвоприношения животных, то и тогда функции музыки в этом ритуале оста-

вались прежиними: с одной стороны, создать у участников жертвоприношения определенное эмоциональное настроение сопричастности и богу, а с другой - ваглушить прини убиваемых жертв. Сам

ритува происходна поибанантельно так. Начинался он шествием. Громадная толпа людей, мужчин и женшин, вела к алтарю жертвенное животное, преднавначенное к

вакланию. Во время этого пествия педась «просодия» (проотфона) ван «просодяюн мелос» (пробобтоу μέλος) — песнопение помпевного и торжественного характера с инструментальным сопровождением По свидетельству Поллукса (IV 64), аккомпанирующим инструментом

была кифара, а философ и математик Прока (400/412-485 гг.) и своей «Хрестоматии» (10) указывает на авлос. Скорее всего, выбор аккомпанирующего янструмента вависел от того, кому преднавна чалось жертвопринощение, Если жертва приносилась Аполлону Артемиде или Афине, то ввучали струнные инструменты, если ин-Дионису - то авлосы. В жертвоприношениях другим богам (Зевсу Аресу и т. д.) моган участвовать как струнные, так и духовые

Отанчительной чертой просодии являлось то, что торжественног песнопение совмещалось с ризмическими движениями участинков шествия, Это была впечатляющая картина: авучит ведичественный хор, прославляющий бога, и вся масса поющих людей, продвитаясь вперед, делает одновоеменно одни и те же движения. И таким образом шествие проходило по улицам города, вовлекая в своч

движение новых людей. Наконец процессия постепенно достигалы алтаря, стоящего перед храмом. Здесь начинался новый акт действия - песня с танцем, что на

вывалось «гипорхемой» (греч. улосутыя, буквально - «сопровождае мая пляской»). Гипорхены вмели несколько разновидностей. В первом а другая пела, в третьем - солист хора («корифей») пел, а исе остальные танцевали. Хор, танцуя, двигался вокруг алтаря то справа

калево, то слева направо. Затем глашатай, обращаясь в окружающим, восканцал: «Молчите!» («Ефицаїта!») и приглашал всех присутствующих к благоговейному молчанию. В наступившей тишине жрец под ввуки авдоса

ван анры возносил просьбы в божеству, чтобы жертва была принята благосклонно. Косда животное вакалывали, женщины начинали гими-**Β**ΟΙΤΑΝ, ΗΑΒΕΙΒΑΒΙΙΒΉΘΟΣ «ΟΛΟΛΙΓΙΜΟΣ» (όλολυγμος ΟΤ «όλολυγή» -- ΚΟΝΝ. вопль). Наверно он сохранился в обряде жертвоприношения еще с тех пор, когда под жертвенный вож ставили людей. Такой гими-вопль упомянут в «Просительницах» (ст. 387) Эсхила, Музыканты играли

преднавначенную специально для таких случаев музыку. Этих мувыкантов именоваля «тимеликами» (биделльог). Их название проивопло от греческого слова «Вирей» — алтарь, въертвенник. Павсаний (У 15, 6-8) описывает обряд «по старинному обычаю», поннятый на вападе Пелопоннеса у элейцев, когда жертвоприношение совершалось только ладаном вместе с пшеницей, смещанной с медом.

Он сообщает, что вабота об этих обрядах лежала на жреце, прорицатвае, на том, кто подает предметы, необходимые для совершения вованяния, а также на дровосеке и авлете. Каждый на инх выполнял свою часть работы по органивации и проведению обряда: жрец читал молитву и непосредственно осуществлял жертвоприкошение, прорицатель, наблюдая ва особенностими огня и дыма, предскавывал, когда жертва будет принита богом. Специальный служитель подавал жрецу

АЗДАН, пшеницу, мед. вино, одивковые ветки и прочие веши. Дровосек готовил костер, а авлет создавал музыкальное оформление всего ратуала. После жертвоприношения пелись гимны. Но, к сожалению. Павсаний посчитал, что ему «не следует передавать и сноем расскаяе [сведения | о гимнах, которые там поются» А жаль! Это могло быть

впечаталющее свидетельство современника, Писатель только сообща- что гимпы пелись на дорийском наречии. Такое указание подтверижет их древность и говорят о том, что они совдавались еще вадолго **до того, как аттическое наречие получило всеобщее распространение** в Греции. Павсаний интересовался авторами гимпов, однако, по его гловам, «кто был создателем песнопений, они не говорят». Следова-

тельно, имена авторов тимнов быля уже давно вабыты. Это свидетельствует о том, что обряд, описываеный Павсанием, не подвергался Существенным изменениям на протяжении даительного времени. Таких обрядов было много. Так, по преданию, институт жрегов

бога войны Марса — салиен (salii, буквально — «прыгуны») — был времеж еще пои наре Нуме Помпилия (715-672 гг. до н. э.). Когда же в исторически более повднее времи салии, одетые в пурпурные

Е. В. Гериман туники и плации, пол звуки тибий исполняли свой питуальный военный танец и одновременно пели специальную песнь на древней

62

урожая.

латыни, то никто из слушателей уже не понимал ее солержания Аналогичным образом, «арвальские братья» (от arvum - поле) жрецы римской богини земли Теллуры заходили в "храм, удаляди оттуда всех, а затем, исполняя священную пляску, пели гими, слова которого для них самих были загалочны. Скорее всего, это были древние заклинания, обращенные к Теллуре с мольбои о ниспослании

#### Музыкальные приношения Важнейшие боги языческого пантеона имели свои храмы. Жизнь каждого храма была обусловлена самыми различными обстоятель-

как особенностями данного культа, так и его местными тралициями Музыка постоянно звучала либо в самих храмах, либо

возле них. Например, открытие дверей храма утром сопровождалось пением так называемых «гимнов пробуждения», исполнявшихся пол аккомпанемент инструментов. Аналогично при вечернем закрытии храмов пелись соответствующие песнопения с пожеланиями божеству покоя (Арнобий «Против язычников» V11 32). Вель по представлениям язычников, храм — жилище бога. Поэтому открытие и закрытие храма "встреча и прощание с ним А при таких церемониях невозможно обойтись без музыки. Среди наиболее древних и самых известных храмов большим почетом пользовалось святилние Зевса в Долоне, расположенное в гористой области западной Греции, в Эпире Живописный горный ландшафт с дубовыми рошами служил своеобразным торжественнопомпезным оформлением храма самого главного божества. По одним преданиям, вокруг святилища были установлены броизовые гонги, издававшие при встре гудящий звук, напоминающий глухие, далекие

таз, который был подвещен на столбе, а в непосредственной близости от него, на другом столбе, была установлена медная статуя мальчика, держащего в руке цепочку с игральными костями (фотразуфов). При малейшем ветерке кости касались таза, и над святилищем проносился гулкий протяжный звук, создававший своеобразную «звуковую декорацию», а благодаря этому - и определенное эмоциональное состояние моляциихся. По звуку «додонской меди» прорицатели предсказывали булушее.

раскаты грома и как бы постоянно свидетельствующий о том, что хозяжи храма — всемогущий громовержец — постоянно находится дома. По другим преданиям, жители острова Керкира, находящегося в Ионическом море, пожертвовали святилину специальный медный

Разумеется, не сохранилось никаких сведений о музыке, звучавшей как в до донском святилище, так и в других храмах, посвященных состязания, а в других местах иногла и соревнования рапсодов. Олнако Псевло-Лукиан («О сиринской богине» 44), сообщая о святилище Зевса в Гиераполе, в Сирии, лишет, что там «приносят жертвы в безмоляни — без пения и без игры на авлосах»

Особой тайной были покрыты богослужения, происходившие в Элевсине, находившемся к северо-запалу от Афин Туда допускались только «посвященные», то есть приобщенные к культу Деметры, богини земледелия Для посвященных открывались ворота так называемого «телестериона» (тайсотприок, от существительного «тайстф» обряд посвящения) — большого зала, окруженного с трех сторон

рядами сидений, высеченных в горах Злесь разыгрывалась священняя драма, воспроизводившая страдания Деметры. Пелхор, звучали интетрументы.

Среди гимнов, посвященных богине, наибольшей популярностью пользовалось песнопение «новлое». Скорее всего, оно было связано с ипостасью богини как покровительницы плодородия, потому что одно из значений слова «боидое» — сноп. Афинен (XIV 618 d —е), ссылаясь на книгу вятора III в. до н. з. Сема из Делоса «О пеанах», пишет о почитателях Деметры следующее: «От Деметры они берут название овлой" или "иовлой" (множественное число от «новлос») и дакт их не только плодам, но и гимнам в честь Деметры. Последие называются "деметровой" или "каллиовлой" [то есть «спопы Деметры» иля «прекрасные снопы»], и там есть строчка". Выпусти большой

сноп, сной, выпусти сной. Вполне возможно, что этот и подобные ему гимны принадлежали некогда к народным календарно-обрядовым песням, но с течением времени приобрели характер религиозных К таким гимнам относится и цикл песен в честь Артемиды, на ывавшийся «Овпингой» (оитлую ДУГ прозвица ботини «Оитды, - Овпис, см., например, Каллимах «Гимн Артемиде», ст 204) Песни под названием «Овпингой» упоминуты у Поллукса (138), а также в сколиях дександрийского грамматика рубсжа старой и новой эры

Дилима (63 г. ло н э — 10 г. н. э.) к «Аргонавтике» (1 972) Аполлония Ролосского, гле говорится, что такие песни пели в Трезене, в главном гороле Арголиды, на северо-востоке Пелопоннеса Кстати, предание связывает с Трезеном леятельность некоего Ардала — музыканта, когорому прилисывается установление зиссь алтаря в честь муз. а значит и музыкального оформления культа муз Время жизни Ардала невозможно определить, но ясно, что оно относится к наиболее древнему пласту истории, так как, согласно одной из традиций, он считается лаже сыном Гефеста и изобретателем авлоса (Павсаний II 31, 3, Плутарх «Пир семи мудрецов» 4 и др.) Особая популярность была у культа Великой Матери богов Кибелы, попавщего в Грецию из Малой Азим. С течением времени с ним слидся культ супруги Кроноса — Реи В позднейших религиозные представлениях оба культа смещатись настолько тесно, что стали отождествляться даже жрецы обсих богинь. Так, мифические служители Кибелы корибоанты (от морчβсс — восторженное исстут дение), соповождавщие богиню с тимпанами и кимвалами, отож-

дествлялись с уже известными нам курстами Реи, которые некогда, спасая новорожденного Зевса от Кроноса, прятали его на Крите-Для такого отождествения не последнико родь съпради «анкуюльке

характеристики» жренов обенх богинь и те, и другие всегда ассоциировались с шумным звуковым обрамлением культов. Псевдо-Лукиви («О сирниской богине» 49—5 і) доводьно подробно описывает празднество, посвященное Кибеле, не забывая упомянут? «многочисленных музыкантов, итрающих на авлосах, быющих т тимпаны и поющих боговлохновенные священные песни». Правда, писатель не говорит, какая музыка исполнялась на празднике Олнако

известно, что на нем звучали «метроа» (иптрокі, от иптро мать) произведения в честь Кибелы Они могли исполняться как вокально, так и инструментально (особенно часто на валосе) и имели давномо тралицию, веда свое происхождение чуть ли не с мифических времен.

Отпосительно празлика, посвященного Кибеле, существуют пр<торочивые свидетельства В нашем распоржении находятся опистения, связанные, вполне возможно, с двумя различными тралициями Согласно одной из иих, илущей из самой Грепии, главным событием праздника было писствие. В ием принимали участие только женщины, несшие следанные из воска ити обожженной глины изображения Адониса (или Аттиса) — сына Великой Матери богов Кибелы (по другой версии ее возлюбленного), который по мифу был убит виким вепрем. Женцины пеле дольные песенопечия, язы

ваншиеся «алонидиа» (обомбил множественное число от обомобом «алонисова песнь»), либо «алониасмос» (обомусильос). Последний

термин засвидетельствовал и объяснил Гесихий «Адониасмос это плач по Адоннасу» Исполнительницы с выражением величайщегоря и печаль били себя в грудь. Псенопение сопровождалось игрой на специальном авлосе, именовавшемся «гинтрас» (у(ууродс), ибо «гинтрас» это финикийское прозвише Адониса Вот что по этому поводу пишет Афиней (IV 174f—175а) «Финикийцы обычно использовали авлосы, называвшиеся "гинграс", длиной в пядь, с высоким и печальным звуком [Его] применяли в своих причитаннях и карийцы Финикийцы называли авлосы "гинграсами", от причитаний, [посвященных] Алонису, поскольку вы, финикийцы, называете

скими причитаниями, финикийским происхождением и финикийской версией культа Адониса имеются у Поллукса (IV 76) Упомянутые Афинеем и Поллуксом карийцы — племя, живши на юго-западе Малой Алии, в Карий. Их музыка всегда ассоциирова-

Адониса "гинграс"» Те же ассоциации с высокозвучащими карий-

участвовали в основном галлы кастрированные жрецы Адониса (или Аттиса), который, согласно одному варианту мифа, оскопил себя и умер от потери крови. Жрецы-скопцы, как правило, были одсты в восточные одежды и на груди носили статуэтки с изображением Адониса-Аттиса. Они сопровождали сосну, срубленную возле евятилища Кибелы (согласно мифу, Адонис оскопил себя под сосной). К сосне также привязывалась статуэтка Адониса-Аттиса. Во время шествия звучало песнопение с аккомпанементом авлосов, кимвалов и тимпанов. Три дня возносились хвалебные гимны и пелись погребальные песни, три дня по всему Риму звучали инструменты. К концу празднества, когда экстаз почитателей богини достигал наивы-

спісго накала, начиналась кроваво-танцевальная оргия. Под звуки инструментов главный жрен галлов вскрывал себе вены на руке, а остальные, возбуждаемые его примером и экстатической музыкой, носились в ликом танце, нанося себе раны и увечья специальными тлиняными челепками и ножами, обрызтивая своей кровью и алтарь. и священное дерево. Так происходило единение «на крови» жренов-

лась с плачами и причитаниями. Понятие «карийский мелос» означало погребальное пение или инструментальную музыку аналогичного характера. В том же смысле использует выражение «карийская муза» и Платон («Законы» 800 е). Нетрудно понять, что для сопровождения «адонидна» (αδωνίδια), по характеру близких «карийскому мелосу», нужен был и специальный по тембру, тесситуре и

Лругие свидетельства о празднике Кибелы связаны с его провелением в Риме, гле существовало особое святилище Матери богов Ес праздник проводился элесь весной, и в религиозном шествии

диалазону инструмент сопровождения

галлов с Адонисом-Аттисом, в через него - и с самой Великой Матерыо богов. Ее культ был заимствован с Востока и сохранил в своем обиходе почти нетронутыми арханчные обычаи и пормы правственности. бытовавшие на примитивном уровне развития человеческой цивилизации. Один из самых глубоких раннехристианских мыслителей Августин (354-430 гг.) до принятия христианства посещал в молодости празднества, посвященные Кибеле. Он сообщает («О граде

божьем» II 4), что там распевались такие песни, которые нельзя слушать не только Матери богов, но даже любой человеческой матери, в том числе и матерям певцов, исполнявших такие песни. Так сталкивались прогрессивные, цивилизованные нормы морали раннего христианства с пережитками дикарских времен, сохранившимися в

оргиях Кибелы. Геродот («История» IV 76) рассказывает историю, в которой некий

скиф царского рода Анахарсис видел в городе Кизике, расположенном на малоазийском берегу Мраморного моря, ритуал жертвоприношения и поклонения Матери богов. Анахарсис дал себе обет если он бла-3 3ak 44

66

чественников.

гополучно возратится дочой в Скифию, то принесет Кибеле жертву по обряду, который он видел у кизикинцев. Счастливо достигнув своего отечества, он так и сделал «навесил на себя маленькое изображение богини и стал бить в тимпаны» Как видно, эти два действия

из ритуала были сачыми яркими его воспоминаниями о церемонии поритуала Кибеле Однако такой ритуал противоречил местным религиозным обрядам, и Анахарсис был убит одним из своих сооте-

Апулей («Метаморфозы» 8, 24) описывает обряд, посвященный нехой сирийской богине (имя ее не установлено, но некоторые исследователи полагают, что она называлась Атаргатись). Он очень на поминает священнодействие, проводившееся в честь Кибелы: те же дикие оргии с самобичеванием и членовредительством, те же ничем не следживаемые пляски и крайне необу зданные песнопеняя Апулей обращает внимание на использовавшиеся элесь инструменты — уже известные нам кимвалы и так называемые «кроталы» (кротокас). Кроталы – ударный инструмент, состоявщий из двку полых частей Кроталы – ударный инструмент, состоявщий из двку полых частей

раковин, дерева или даже металла Парные части кротал могли быть различной формы Каждая пара обычно привязывалась к рукам, и танцующие старались равномерно черелующимися ударами поллерживать плавное ритмическое движение танца Уже упоминавшийся Евстафий Солунский, комментируя то место «Илиады» (ХІ 160), гле присутствует тлагол «хротедіξсі» (бить в кроталы), отмечает, что кроталы инструмент, состоящий из «раковин, дерева или [любого другого] тела, которым ударяют в руках, промзволя громкий 1 врук[».

Вряд ли кроталы выполняли только функцию своеобразного метро» нома Отдаленно напоминая известные сейчас кастаньеты, кроталы

могли озвучнать ритмические фигуры, содавая определенную острогу и эффектность музыкального оформления танца. Кроталы применялись не только в культе Кибелы и безымянной сирийской богини (см. также Псевдо-Лукиан «О сирийской богини» (эм. также Псевдо-Лукиан «О сирийской богине» 43—44, 49—51), но и на празланиках в честь Аргемиды, которые проволились греческичи колонистачи, жившими в дельте Нила По сообщению Геродота (II 60), во время этих увеселений «некоторые женщины быот в кроталы, а другие играют на авлосах Остальные женщины и мужчины поют и хлопают» Аналогичным образом применялся и другой ударный инструмент - «систр» (греч. октороу, лат - sistrum). Его название

мент — «систр» (греч. от ютороу, лат — sistrum). Его название произошло от глагола «от(ω» трясти Это небольшой металінческий подковообразный предмет с ручкой На самой «подково» прикреп лялись свободно висящие металлические стержни или колокольчики при их сотрясении илавался произительный вук. Считается, что систр попал в Грецию и Рим из Египта, где он использовался в религиозных церемониях, посвященных египтетской богине Исиде, супруге царя загробного мира Осириса.

Как мы видим, ударные инструменты были важной частью многих кульговых церемоний

### Гимны в Делъфах Всеобщим почитанием пользовался Аполлон. Центр его культа

находился в Дельфах. Как уже рассказывалось, по мифу Аполлон в образе дельфина привел корабль критских моряков к тому месту, гле впоследствии выросли Дельфы и было воздвигнуто знаменитое святилище Аполлона Чтобы хотя бы приблизительно почувствовать

состояние верующего язычника, пришелшего издалека в Дельфы в крам великого Аполлона, повествования о котором он слышал с самого раннего детства, нужно прежде всего знать, на каком месте было сооружено святилние

III в. Юстина, горы, опоясывавшие храм, создавали такой потрясающий эффект эха, что «голоса людей и звуки труб, если доводится им здесь про ввучать, обычно ельщиатся многократно, и эхо, оглашающее перекликающиеся друг с другом скалы, сильнее, чем первоначальный звух» Значит, если кто-либо подавал голос, то эхо не только многократно повторяло его, но и столь же многократно усиливало. Это было некое «звковое наслоение», которое прико-

На человека, впервые попавшего в Дельфы, окружающий рельеф оказывал ощеломляющее впечатление. По свидетельству писателя

вывало к себе внимание, заставляя и восхищаться, и содрогаться Юстин отмечает, что этот «музыкальный эффект» приводил всех, впервые оказавшихся здесь, в благоговейный ужас и изумление Спустя шестнациять столетий после Юстина в тех же краях побывал Гюстав Флобер. Свое впечатление он описал в следующих словах (из письма к Луи Буйле от 10 февраля 1851 г.) «Вот местность, подходяцияя для религнозных ужасов, узкая долина межлу двух

почти отвесных гор, дно покрыто черными одивковыми деревьями, красные и зеленые горы, вскоду пропасти, в глубине — море, а на торизонте спежные вершины ■ Попадвший скла падомник, спе

до посещения самого святклища всем своим воспитанием подготовленный для приобщения к божеству, после непосредственного слухового и эрительного знакомства с местностью не мог не проникнуться смирением перед столь величественной звуковой и красочной картиной Довольно общирное пространство, придегавшее к храму, было

обнесено стеной, а к святилицу вела извилистая дорога, вдоль которой по обеим сторонам стояли статуи и колонны. Злесь же пюмещались сокровищинцы многих греческих городов государств, переданные в дар Дельфам. Они представляти собой небольшие сооружения, выстроенные в память о выдающихся событиях истории, общественной или культурной жизни. Напримере, сокровищища паросским мрамором, а ее стены покрыты многочисленными

68

надлисями, содержащими упоминания о важных событиях в жизни Афин, имена победителей в различных состязаниях и т. д. Кстати, на стене этого дельфийского памятника во второй половине XIX века были найдены фрагменты гимнов, посвященных Аполлону наряду с текстом псанов на мраморе вырубались и соответст вующие нотные знаки. На пути к храму таких сокровицииц было много. Прохоля их, паломник словно воодушевлялся общеэллинской горлостью, так как на этих памятниках были запечатлены важнейшие факты героической и культурной истории эллинов. Наконец он полходил к храму, помещенному на высокой двойной террасе и представляющему собой небольное здание дорийского типа В центральном его зале стояла статуя Аполлона и нахолился «омфал» (одфохос) — полукруглый камень, считавшийся центром всей земли. Другой зал был расположен на «расколотой» скале, где из трещины выделялись одурманивающие испарения. Здесь же

Пифия Она, одурманенная парами и испарениями, выходивщими из расщелины, в полуобморочном состоянии выкрикивала бессвязные фразы и отдельные слова. Находившиеся ъјесь же жрецы выдавали ее бред за мудрые, но покрытые тайной и загадочностью предсказания самого Аполлона. На протяжении всей древней истории Греции к Пифии часто обращались для того, чтобы узнать желания богов и будущее Жрены, «переводившие» ее выкрики на всем понятный греческий язык, излагали предсказания так запутанно и двусмысленно, что при любом развитии событий оракул оказывался прав Звучала ли музыка в Дельфах? Безусловно! Без нее невозможно было обойтись. К использованию музыки обязывала не только «му

зыкально-хуложественная» ипостась Аполлона. Сама процедура пророчества Пифии много бы потеряла, если бы она совершалась в тишине. Музыка должна была еще больше «наэлектризовать»

стоял волотой треножник, возле которого восседала жрица Аполлона

эмоциональное состояние паломника. Нередко ответ оракула передавался вопрощателю при помощи пения или в стихотворной форме« Это называлось «хресмодиа» (хотодороба) и помогало паломнику без тени сомнения уверовать, что на его глазах совершается чудо его собственного соприкосновения с богом через посредство Пифии. Не случайно в дельфийской сокровищнице афинян были выбиты на мраморе тексты гимнов с нотами. Скорее всего, в этом следует видеть стремление увековечить наиболее выдающиеся гимны, звучавшие некогда в святилище Аполлона во время самых разнообразных и многочисленных религиозных церемоний. Не исключено,

что в других сокровищницах, не сохранившихся до наших дней, также могли быть записаны на камне или мраморе подобные песнопения.

Языческие поклонения 69
Нужно думать, что именно в Дельфах культ Аполлона должен

культа находилась под наблюдением гильдии мольпов (родлої) певцов и танцоров. Прадиники, посвященные Аполлону и проводившиеся в различных местах Эллады, постоянно сопровождались песнями и танцами. Наиболее характерной чертой их были «партении» (пкрфбунс, от подобуюс — левушка) — девичьи хоры, песнопения которых перемежались с танцами в празлинках активно участвовали и юноши Например, такой празлинка, как Фаргелии (названный по ранинаціатому месяцу атгического календаря — фаргелиой, про-

воднися в Афинах после осеннего сбора урожав Молодые люди, соноши и девушки, иссли оливковые или лавровые ветки с накрученными на них шерстиными лентами. Такая ветка называлась «пресиона» (стрелфун) Молодежь останавливалась перед каждым домом и педа песнь, также называвшуюся «пресиона» По Плутарху

(«Тесей» 22, 10), начальные ее слова были такие
 «Иресиона даруй нам фили и хлеб в изобилье.

был обрамляться высокохудожественной музыкой, исполнявшейся на подлинно профессиональном уровне Не случайно Феокрит («Идиллия» VII 99 -100), желая дать образ первоклассного музыканта, пишет о нем как о «славном многодобродетельном муже, которому бы сам Феб не отказал [в разрешении] спеть пол формингу возте треножника» Такая ремарка вряд ли могла появиться, если бы «возле треножника» не музицировали самые выдающиеся исполнители Известно, что в Дельфах еще задолго до Переилских войн (500—449 гг. до н э) музыкальная сторона

Дай нам мета вкусить, патереться одивковым маслом, Чистого дай нам вина, чтобы стадко уснуть, опъянившись» (Пер. С. П. Маркаша)

Затем оливковая ветвь отдавалась хозяевам дома, прикренлялась

на двери и сохранялась до следующего года. Как мы видим, прямых связей с мифическим Аполлоном элесь нет. Просто для аполлоновского торжества использовалась обычная

нет, просто для аподлоновского торжества использовалась оовчная обрядовая песнь (интересно отметить, что впоследствии все песни ницих также назывались «пресиона») Воллощением аполлоновского начала элесь выступал лишь внешний атрибут — ветка лавра, являв-

начала элесь выступал лишь внешний атрибут — ветка лавра, являвшаяся олицетворением «лавроносного Аполлона» Поэтому все песни, певшиеся с веткой лавра в руке, назывались «бохрупородих дёдл» (буквально — «лавроносные песни») Согласно Проклу («Хрестоматия» 26), они относились к жанру партениев. Однако факты

говорят о том, что в них участвовали и юноши Афиней (XIV 619 b) приводит слова поэтессы VI V вв до н. э Телесским из Артоса, в которых упоминастся еще одно песнопение,

В Лаконии отмечался праздинк, называвшийся «Гнакинтии» Ею сюжет был связан с мифом о том, как Аполлон во время игоы в диск нечаянно убил своего любимца Гиакинта. Праздник длился

Правда, никаких других сведений о нем не приводится.

различных гимнастических упражнениях

70

три дия. Первый день посвящался воспоминаниям о Гиакинте, и все время звучали печальные и грустные песни. Второй день отличался праздничным весельем, и хоры мальчиков пели в сопровождении кифар и авлосов радостные гимны в честь Аполлона В этот же день устраивались процессии с песнячи и танцами. Третий день праздника посвящался гимпопедиям. Тогда на центральной площади, называвшенся Хором, гле высилась статуя Аполлона, устранвались в честь бога хороводные пляски, то есть танцы, сопровождавшиеся песнями. Там же мужчины и юноши показывали свое умение в

# Жрецы Аполлона Следовательно, культ Аполлона всегда был связан с музыкаль-

ным творчеством. Легенды даже сохранили именя музыкантов, ко-

торые по преданиям были первыми служителями культа Аполлона. Один из них -- некий Олен из Ликии, то есть из Малой Азии. По словам Павсания (IX 27, 1), он первый создал для эллинов сямые древние гимны. То же самое сообщает и Геродот (IV 35). Однако передавая рассказ делосцев, «отец истории» пишет, что из страны гиперборсев (так греки именовали людей, живших, по их представлениям, на самом крайнем севере), вместе с двумя женшинами. Арга и Опис, на Делос якобы прибыли Аполлон и Артемида Первый гими в честь этих богов сочинил «ликийский муж Олен». Как можно судить по тексту Геродота, гими был написан для женского хора, и в нем певицы поименно обращались к каждому божеству. Затем гими Олена переняли жители других островов Ионии. Предание донесло до нас и другое, столь же смутное и крайне

расплывчатое воспоминание еще об одном музыканте, тесно связанном с культом Аполлона Оно находится в произведении, сохранившемся до наших дней под именем знаменитого писателя Плутар-

ха из Херонеи (46-119 гг.), автора широко известных «Параллель ных жизнеописаний» и многих других произведений. Интересующий нас опус носит название «О музыке». Однако ученые высказывают обоснованные доводы в пользу того, что его не мог написать сам знаменитый историк, так как стиль «О музыке» слишком отличен от всех остальных произведений Плутарха. Поэтому его автора иногда называют Псевдо-Плутархом (хотя существуют исследователи, склонные видеть в этом произведении подлинник знаменитого херонейца). Во многих своих разделах сочинение основано на материалах, заимствованных из недошедших до нас и навсегда утраченных исторических источников Среди прочего. Псевдо Плутарх приводит

произведениях или об одном и том же.

Пифона, повсюду преследовавшего свою жертву Наконец, бедной скиталице удалось укрыться на острове Делос, который в то время носился по волнам бурного моря, как корабль, потерявший управление. Как только Латона вступила на Делос, он остановился и стоит неподвижно до сих пор Сам же остров был диким, липпенным растительности, на него никогла не светило солние Но когла Латона ролила Аполлона и Артемиду, землю острова пригрело яркое солние и он покрылися буйной растительностью, на нем закипела жизнь.

в своем сочинении выдержий из несохранившейся работы Гераклида Понтийского, жившего в IV в. до н. з. Ее греческое название, приво двишеся у Псевдо-Плутарха, можно перевести как «Собрание [событий], относящихся к музыке» Правда, у Афинея (XIV 624 а) труд Гераклида Понтийского носит более простое название — «О музыке» Остается только догалываться, идет ли речь о разных музыке»

Так вот, Псевло Плутарх (3) свядетельствует, что в «Собранин» Гераклила было такое сообщение «Дельфиец Филаммон представил в медосах происхождение Латоны, Артемиды и Аполлона и первый установил короводы вокруг святилища в Дельфа». Из этого фрагмента следует, что Филаммон создал произведения, повествующие о жизни матери Аполлона и Артемиды — Латоны (Лето). Согласно мифу, после того как могучий Зевс сощелся с Латоной, сто ревнивая жена Гера наслада на Датону стращного дракона

Таково было солержание одного из «мелосов» Филаммона Другие посвящались наиболее ярким легендам об Аполлоне и Артемиде. В них могли найти отражение борьба Аполлона с Пифоном, печальная повесть о любви Аполлона к Дафне, сказание о поелинке между Аполлоном и сыновыми Алоэя и др Схорсе всего, это был свое образный никл песнопений, сопровождаемых кифарой вли лирой

Это сама природа встречала рождение двух великих богов-близнецов

Аполлоном и сыновьями Алоэя и др Схорее всего, это был своеобразный никл песнопений, сопровождаемых кифарой или лирой Вторая заслуга, приписываемая Филаммону, — введение хороводов вокруг храма Аполлона в Дельфах Злесь особо следует вспомнить об упоминавшейся уже гипоруеме, так как этот песечно-танцевальный

Аполлона. Поэтому можно считать, что именно Филаммон был его создателем Как мы видим, оба сообщения трактата Псевдо-Плутарха довольно правдоподобны и не противоречат известным нормам древнегреческой редигиозной музыки. Однако в них есть одна деталь, остающакуа непонятной Само имя музыканта Филаммон (Фидицим, букваль-

жанр впервые сформировался при музыкальном оформлении культа

религиозной музыки. Однако в них есть одна дсталь, остающаяся непонятной Само имя музыканта Филаммон (Фи́сфідох, буквально «любящий Аммона») указывает на культ ливийско-етипетского божества Аммона, впоследствии отождествяявшегося с греческим Зексом. И вопреки такому «говорящему» имени Овилий («МетаморЕ. В. Герблан

72

в культе Аполлона

передает сведения о древнем жреце Аполлона "Танец "бариллика", который женщины танцуют в честь Аполлона и Артемиды — создание Бариллика» Если это свидетельство верно, то можно предполагать, что в лице Бариллика мы также должны видеть служителя культа Аполлона, нововведение которого в виде особого танца сохранилось на века Однако нет достаточной уверенности в том, что сообщение Поллукса полностью достоверио Гесихий говорит о том, что «брилликилей» обозначает «человска, носящего женскую маску и довежи» Короме того, известно, что дъвонский танец «бриллика»

или «бридаллиха» исполнялся мужчинами, облаченными в женское платье, или женцинами, переодетыми в мужскую одежду Причем этом танец отличался непристойными лаижениями бедер Такие данные не вписываются в крут ху южественных аспектов культа Аполлона, исключающих что-либо противоречащее возвышенному и благородному. Одновременно с этими сомнениями следует обратить внимание и на следующее обстоятельство: никто не может дать

Не исключено, что одно из сообщений Поллукса (IV 104) также

фозы» XI 316 317), передавая древнейшее предание, говорит о Филаммоне даже как о сыне Аполлона, «знаменитом вокальной песней и кифарой» Значит, несмотря на загадочность имени Филаммона, мы можем с достаточной степенью уверенности утверждать, что он и Олен — полумифическое одицетворение древнейниих музыкантов-жревов, создававших и исполнявщих музыку для ритуалов

гарантии, что все приведенные обозначения (βιρύλλικα, βρικάλλίχα, βρινάκλίχα) не являются вариантами одного и того же наименования, Значит, вопрос о Бариллике, как жреце Аполлона, пока остастя открытым.

Музыка аполлоновских празлииков была торжественна и величана В ней выражалось либо смиренное почитание бога, либо мольба и просьба об излечении, об ограждении от бед, несчастий, голода. Это была музыка о самом боге, о его свершениях, олицетворявших его могущество.

#### Дифирамб Дионису

Совершенно иная музыка служила обрамлением культа Дионисв. Как утверждают историки, его культ став активно утверждаться в Греции в конце VIII—начале VII вв. до н. з. Этот некогда фригийский бог пришел в Элладу из Малой Азин и был принят, прежде всего, в среде земледельцев. Именно демосу оказались близкими идеи дионисийства идеи раскрепощения тела и духа. Однако такой союз с. Дионисом не мог не вызвать противодействия со стороны знати. Наступает бурное время, когда древнегреческие тираны, опирансь

на демос (в отличие от новоевропейских тиранов), захватывают

к жизни, духовную и телесную своболу Бог вина и винограларства становится водплощением вечно живой природы, проявляющейся во всех сферах человеческого бытия Особенно празднично проходили торжества, посвященные Дионису, в Афинах Осеннии праздник сбора винограда назывался Малыми (или Сельскими) Лионисиями. В В Всесаев в своей работе

«Аподлон и Дионис» попытался дать его описание Конечно, в нем

власть в ряде важнейших городов Эллады Вместе с демократическим правлением в них устанавливается и культ Диониса Причем за сравнительно короткое время он из чужеземного бога превращается в наиболее популярное греческое божество, олицетворяющее любовь

некоторые детати явно напочинают челкие подробности русского крестьянского быта XIX века Вместе с тем картина, нарисованная писателем, может дать общее представление о динамике Малых Дионисий «Радостная, "синяя" эллинская осень. Виноград собран и выжат. Толпы весело возбужденных мужиков с песнями движутся к жертвеннику бога Вперели несут амфору вина, увитую зеленью, за ней тапиат жертвенного козла, несут корэнну с фигами Шествие замыкает фаллус изображение напояженного мужского члена.

символ изобилия и плодородия. Плоды и вино воздагают на алтарь, закалывают козда и начинается веселое празднество. Свистят флейты

(читай авлосы — E /), пищат свирели, повсолу звучат игривые песенки; заволят хороволы, парны плящут двусмысленные пляски с непристойными телодвижениями Подвыпившие мужики силят на телегах, задирают острыми шутками прохожих, эло высменявот их, прохожие отнечают тем же В возлухе стоит грубый, элороный хохот, топот и уханья пляски, визги девушек Появляются раженые в коэлиных шкурах и масках, либо их лица вымазаны винными дрожжами Наступает ночь, и еще врее разгорается всеслые и творится

под покровом ночи много такого, чего не должен видеть день Широким вихрем носится пьяная, самозабвенная ралость, втягивает в себя дунии и высоко подымает их над обыденной жизнью, над трудами и заботами скучных будней Эго осенний празлиик виноградного бога, многорадостиюго Вакха-Диониса, радости смертных, » В январе, когда давили виноград, наступал новый дионисийский празлник Леней (от Арубе чан, в котором давили виноград, откло-да эленеон» месяц виноследия и Леней храм Диониса в Афинах)

да «ленеон» месяц виноделия и Леней храм Диониса в Афинах) Загем в конце февраля — начале марта (согласно аттическому календарю — в месяце антестерионе) следовало новое дионисийское торжество — Антестерии, свя занное с церемонией открывания бочек, наполненных молодым вином Во время его проведения по городу

шествовали люди в масках и одеждах менад, вакханок, панов, силенов, сатиров. В центре процессии на разукращенной колсинце везли жену архонта (один из девяти правителей Афин) в храм Диониса, где осуществиялось театрализованное ее венчание с богом. Рекой 74 Е. В. Гераман

нями и танцами, типичными для культа Диониса И, наконец, на стыке марта и апреля завершался цикл годовых праздников, посвященных Дионису - Большие (или Городские) Лионисии Это был самый главный и самый значительный из всех

вующих жертв исполнялся дифирамб - особое песнопение восторженного характера в честь Лиониса. Его темой первоначально был сюжет о рождении бога. позднее тематика постоянно расширялась Впервые он встречается у автора рубежа VIII-VII вв. до н. э. Архилоха. Само слово «лифирамб» (бідчосщівос) неизвестного происхождения Произвеление Архилоха полностью не сохранилось. Отрывок из него с этим словом уцелел в сочинении Афинея (XIV 628 а-b): «Я знаю как вести дифирамб, прекрасную песнь богу Дионису, когда мой разум оглушен вином». Здесь же Афиней

дионисийских праздников. В первый день Больших Дионисий после принесения соответст-

вался киклическим авлетом.

приводит и другую многозначительную фразу из несохранившейся комедин Эпихарма (VI-V вв. до н. з.) «Филоктет» «Дифирамба нет, если ты пьешь волу». Да, первоначально дифирамб был результатом творчества художественного духа, раскрепошенного буйным молодым вином, и исполнялся так называемым «киклическим хором» (от хохдос — круговой), который не голько пел. но и тапцевал вокруг жертвенника Диониса. Согласно древнейшим свидетельствам, число «хоревтов», участников киклического хора, могло достигать пятилесяти человек Конечно. в зависимости от значения праздника и от других обстоятельств (наличие средств, организационных возможностей и т. д.), это число варьировалось. Так, Павсаний (V 25, 2) сообщает о тридцати пяти участниках киклического хора. В некоторых же надписях говорится о двадцати пяти хоревтах. Известно, что в Афинах хоревтами могли быть только свободные граждане или метеки (чужеземцы, получившие разрещение проживать в Афинах). Впоследствии в киклические хоры стали иногда вводиться солисты, бывшие профессионалами. Таких

К сожалению, не сохранилось сведений, на основании которых можно было бы делать какие-либо предположения о музыкальном репертуаре, звучавшем на праздниках Днониса. Встречающиеся мимолетные и отрывочные упоминания по этому поводу связаны с отдаленными друг от друга географическими районами Греции и отражают различные, не связанные между собой ритуалы праздника. Поэтому его общую картину реконструировать практически невозможно

артистов называли «наемные хоревты» (уооситої щовофорої). Авлет, сопровождавший исполнение киклического хора, именоугаре, они убили Икария. Эригона в отчаянии повесилась, но перед смертью она прокляла всех девущек Аттики и в своем проклятии предсказала им такую же смерть. С тех пор афинские девушки, чтобы задобрить дух проклявшей их Эригоны, качаясь на качелях, поют песню, называющуюся «алетис» Раскачивание на качелях здесь как бы воспроизводит повещение, и благодаря этому дух покойной Эпигоны словно успокаивается, видя, что ее предсказание сбылось. Жаль, что не сохранился текст этой песни, так как трудно по смыслу связать название «алетис» («Аптіс, буквально — бродяга,

путещественник) с мифом об Эригоне Однако и Поллукс (IV 55), и Афиней (XIV 618 е) трактуют эту песнь, как песню путещественника. Если ее сюжет не давал оснований для полобного названия

Так, в круг дионисийских песнопений входила и песня, исполнявшаяся афинскими девушками на качелях. Предание гласит, что Эригона была дочерью Икария, жившего в Афинах. Дионис обучил Икария возделыванию винограда и производству вина Эригона же родила от Диониса сына Стафила (от греч отскород), виноград), Однажды Икарий предложил приготовленное им вино пастухам Они выпили слишком много этого божественного напитка и опьянели. Не понимая, что с ними происходит, пастухи решили, что их отравили. Ослепленные гневом и ненавистью и нахолясь в пьяном

и толкования (выяснить сейчае это невозможно), то вполне допустимо, что как «алетис» она была озаглавлена значительно позже, когда основное внимание уделялось уже не общензвестным мифическим истокам содержания песни, а характеру ее музыки. Очевилно, что пение «в такт» раскачивания качелей вызывало ассоциации с ездой на колеснице, повозке, на лошадях, на корабле и т. д. Отсюда и могло возникнуть название «алетис». Но это только одно из возможных объяснений расхождения между названием песни, ее тол-

конанием у древних авторов и мифом об Эригоне. Относительно же музыкального репертуара праздников Диониса, проходивших в других районах Эллады, также почти ничего не известно. Например. Павсаний (II 35, 1) отмечает проведение музыкальных

соревнований, посвященных Дионису, в Гермионе Геродот (И 48), описывая Египет, сообщает о шествии женщин, воспевающих бога в сопровождении идущего впереди авлета Плутарх («Греческие вопросы» 36) обращает внимание на то, что в Элиде пели особый гими, в котором женщины призывали Диониса явиться в образе быка. Нужно предполагать, что во многих местах Греции на праздниках, посвященных Дионису (да и другим богам), исполнялись не голько

общеэдлинские гимны, но и те, которые создавались в каждой данной местности. Так. Павсаний (II 7, 5) сообщает, что на северо-востоке Пелопоннеса, в Сикионе, статун Диониса -носят с «зажженными Е. В. Гериман

76

торялись из года в год, от праздника к празднику Они-то, в конечном счете, и должны были составить традиционный репертуар песнопений культа Диониса, исполнявшийся киклическими хорами,

Мистическое видение

Религиозная музыка была неотъемлемой частью общественной жизни Древней Греции и Рима Ведь культовые праздники представляли собой важные государственно-общественные мероприятия,

в которых участвовало абсолютно все население Поэтому музыка, звучавшая во время таких празднеств на протяжении жизни многих поколений. Формировала фонд национальной жузыки Госции и Рима.

факедами и с пением местных гимнов», которые могли поласть в музыкальное оформление культа Диониса из среды народных обрядовых песен Однако впоследствин, одновременно с распространением поклонения малоазийскому богу. создавались и специальные песнопения в его честь. Лучшие из них, приобретая популярность, по-

На ней воспитывались, ее впитывали с младенчества, и она была воплощением музыкально-художественных идеалов, национальным достоянием народов. Важнейшие неторические событик, как правило, всегда сопровождались религиозной музыкой — будь то плач или победный гими, и, следовательно, она являлась соучастницей истории, С этой точки эрения интересен эти юд, приводящийся Геродотом

(VIII 65).
Событие, о котором он повествует, относится к драматической эпохе в судьбе Эллады к периоду персидских войн первой половины V в. до н. э., когда решалась участь греков. Речь шла об их своболе и невинисимости Полчища переидского царя Ксеркса (486—465 гг. до н. э.) вторглясь на Педопоннесе, и эллинам грозил о вабство. Под он э.) вторглясь на Педопоннесе, и эллинам грозил о вабство. Под он э.) в торглясь на Педопоннесе, и эллинам грозил о вабство. Под он э.) в торглясь на Педопоннесе, и эллинам грозил о вабство. Под он э. у педоправа пределам предоставления предоста

все как один встали на защиту отечества В храмах возносились мольбы и гимны к богам Всра в их помощь была надежным оружием, не уступавшим но своему значению копью и дротику Она охрыляла войнов и служила духовным шитом даже на поле битвы В это сложное и драматичное для судеб Эллады время, когда войско Ксеркса уже опустошало Аттику. некий Дикей, афинский взгнанитык, оказался в стане персов (некоторые учепые даже считают.

угрозой была сама эллинская цивилизация. Греки от мала до велика

что в основе отдельных сообщений Геродота лежат сведения, заимствованные им из мечуэров Дикся) Однажды он вместе с Демаратом, царем Спарты, убсжавшим к персам, находился на Фриасийской равнине в северо-западной Аттикс, на той равнине, которая простиралась вплоть до Элевеина, где находилась одна из

важнейших религиозных святынь эллинов. Эти двое, волею обстоятельств оказавшиеся не со своими соотечественниками, а в лагре персов, неожиданно увидели подничающееся со стороны Элексина послышальсь песнопение, обычно звучавшее во время знаменитых Элевсинских мистерий, когда афиняне справляют ежегодные праздники в честь Деметры и Персефоны. Увиденная ими туча пыли и услышанные звуки гична свовно превратились в облако, которос, поднявшись ввысь, полетело в сторону Салачина, где тогда находился эллинский флот, противостоящий вражескому. Оба изгнанника

Языческие поклонения

Более того наряду со зредищем этого громадного облака, до их слуха донеслись голоса, «поющие песню хора мистов», то есть им

поняли, что флоту Ксеркса угрожает гибель
Это мистическое видение послужило как бы божественным пророчеством блестящей победы греков при Саламине, когда персидский 
флот оказался разгромленным Совершенно очевидно, что божественное предзначенование, выраженное в волисобном вучании 
национального религиозного песнопения, было приметой гогдащира 
волучания котрользания. Оно възгратил сътфинира соминаль замилов.

флог оказался раз рожденным совершенно осершено освящено, что ожественное предзначенование, выраженное в волисобном звучании пационального религиозного песнопения, было приметой тогдашних духовных устремлений Оно высветило глубинное сознание эллинов, в котором неразрывно сочетались отечество и отечественная религиозная музыка, воплощающая национальную художественную культуру.

## ОЧЕРК ТРЕТИЙ МЕЖЛУ МИФОМ И РЕАЛЬНОСТЬЮ

### Орфей

Музыканты, о которых поидет сейчас речь и легенда, и быль Каждый из них — мифологическое воплощение определенной художественнои тенденции, имевшей место в музыкальнои жизни древней Госции и. одновоеменно, собирательный образ многих мастеров.

Поэтому представленные здесь силуэты полумифических-полуреальных персонажей не следует понимать как повествование о комкретных кога»-то живших людях, а только как прообраз некогла типичной

когда-то живших людях, а только как просораз некогда типичной ситуации, воплощенной в мифическом ображе

По мнению олних («Суда»). Орфей родился за одиннадцать поколений по Троянской войны. Античные писатели относили Троянскую

войну к периолу между 1336 и 1334 гг. до н. э., и считалось, что на столетие приходилось по три поколения людей Следовательно, самая древняя дата рождения Орфея должна быть соотнесена с первой половиной XV в. до н. э. Наиболее же поздняя дата сообщена Геродотом (II, 53). С его точки зрения, Орфей творил после Гомера и Гесиода, а время их жизни он датировал серединой IX в. до н. э. Таким обгазом, песть столетий, это грамми в которых по

теродогом (п. 53). Сего точки эречия, орден творил после томера и Гесиода, а время их жизни он датировал серединой IX в. до н. э Таким образом, шесть столетий это те рамки, в которык, по представлениям древних, могла проходить деятельность Орфея. Осознание того, что шесть столетий слишком большая амплитуда колобаний во взглядах на время жизни одного человека, привело к желанию уменьшить ес. В связи с этим «Сула» сообщает о возрениях, которые, не нарушая традиционных, стремятся облизить далеко отстоящие друг от друга временные точки, оказывается, Орфей прожим не одит жизнь, а жизнь, равную не то одиналадиати, не то

девяти поколеніями Таким способом ранняя дата его смерти была приближена к подіней датё рождения.
Чтобы понять обляк и направленность деятельности тех древних музыкантов, которые запечатлены народной памятью в полулсгендарном обазе Орфея, нужию постоянно поминть уже приводившиеся слова Фабия Квинтилиана (I 10, 9) о том, что музыка в древнейшие времена была неотъемлемой частью научного знания и религиозного почитания. Она относилась к той возвышенной сфере деятельности, где мудрость и верования были неразрывно связаны с художест венным творчеством, и одни и те же лица занимались музыкой, пророчеством, поэзией и философней Поэтому в одном человеке сосуществовал и мудрец, и поэт, и жрец, и музыкант Все эти виды

деятельности были неотделимы друг от друга, «. .можно подумать, что доевняя мудрость эддинов была особенно направлена на музыку Именно поэтому они причисляли Аполлона к богам и Орфея к полуботам и считали их самыми музыкальными и самыми мудрыми» (Афиней XIV 632 с). Но тот, кто хочет рассказать об Орфее музыканте, вынужден ограничиться описанием лишь одной его ипостаси. Он был сыном музы Каллиопы и речного бога Эагра, потомка знаменитого титана Атланта, поддерживавшего на своих плечах небесный свод. Однако Аподлоний Родосский (1 25) считает, что Орфей плод любви той же Каллионы и некого фракийца Эагра Кто бы ни был его отец, выдающиеся музыкальные способности он унаследовал от своей матери — «прекраснозвучной» нимфы. Родился Орфей в Пиерии, на юго-западе Македонии, в излюбленном месте пребывания муз Совершенно очевидно, что сразу же после рождения Орфея, наставник муз, златохудрый Аполлон, сделал его боговдохновенным, Значит, с младенчества Орфей оказался приобщенным к важнейшим таинствам Аполлона и муз пророчеству и врачеванию, поэзки и музыке. Во всяком случае, так сообщается в одной из версий гимна Деметре, изложенной в папирусе, относящемся ко II в. до н э. (Берлинский паптирус 44) Конечно, все эти искусства не одинаковы по своей природе. Одни, кроме божественного озарения, предполагают большой опыт и глубокое знание жизни. К таким искусствам относятся врачевание и пророчество. Для других на нервых порах достаточно врожденного таланта и любви к делу. А этим Орфей был наделен своей матерью сполна. И действительно, сын Каллионы начал свой земной путь, одухотворяя людей прекрасным искусством поэзии и музыки Аполлодор (13, 2) даже считает, что Орфей ввел в эллинскую жизнь пение, сопровождаемое игрой на кифаре. Можно сомневаться

Какую же музыку нес людям Орфей? О чем говорило созвучие его голоса и кифары? 
Филострат Младший («Картины» 8) описывает картину безымянного художника, на которой были запечатлены древние представ-

67, 8) называет его «звучным» (vocalis).

в том, что Орфей был первым кифародом, так как человеческой истории не дано знать того, кто первый из людей запел, аккомпанируя себе на кифаре Но невозможно не верить в то, что Орфей был вылающимся кифародом Эллады. Недаром Гораций («Оды» I 12. ления о музыке Орфея, рядом с поющим и играющим Орфеем стоят, замерев, как зачарованные и внимающие божественным звукам, лев, дикий кабан, орел, волк, заяц, овца В обычной жизли, гле сильный пожирает слабого, их невозможно увидеть вместе. А элесь не только змери, но даже столь разные деревья, как сосна, кинарис и олька, сесилния бови ветви, окружили Оофея и, заслушавщись его пением,

стоят не шелохнувшись. Нужна величайшая гармония, унимающая распри, облагораживающая сильных, наделяющая мужеством слабых и вносящая согласие в то, что по природе своей кажется враждебным Значит, музыка Орфея должна была быть самим воплошением гар-

Гораций («Олы» 112, 7—12), передавая общеантичные воззрения, прицисывает Орфею умение с помощью игры на струкном инструменте останавливать реки и ветра Ведь если существует возможность создавать гармонию, то она должна проявляться абсолютно всегда и ведде, в том числе и в стямиях, кбо они являются важным

монни, способной совершать чудеса.

фактором согласия в природе

80

Столь удивительные возможности лиры Орфея не были случайными По одним свидетельствам, она была созвань акт олищетворение соразмерности в движении звезд и, подобно семипланетному небу, обладала семью струнами (Лукиан «Об астрономии», 10). Иначе и быть не могло Музыка, способствоявшия вособщей гармонии на эемле, должна была соответствовать и гармонии небес Лукиан (там

же) говорит, что в знак глубочайшего преклонения перед искусством Орфея эллины назвали группу звезд «Лирой Орфея» (в современном каталоге звезд Лира — созвездне северного полушария) звездная «Лира Орфея» служила небесным отражением земного инструмента сыпа Каллионы И, наоборот, инструмент Орфея воспроизводил в своей констоукции гармонню планетной системы. Сервий в коммен-

тариях к Вергилисвой «Энсиде» (VI 645) называет Орфея создателем «гармонии сфер» Консчно, фракийский певец не был творцом знаменитой идеи о «гармонии сфер» (ее суть будет описана в последнем очерке книги). Но совершенно очевилно, что его искусство и воззрения внесли свою лепту в осознание гармонической целостности мира. По другим свидетельствам (Кал лисграт «Описание статуй» 7.

 лира Орфев состовла не из семи струи, а из девяти — в честь девяти муз, среди которых была и мать фракийского певца С точки зрения историка музыки десь нет никакого противоречия.
 Каждая эпоха стремилась прославить Орфея В период использования семистрочных лир. Орфей превозноемлся как исполнитель на

семиструнном инструменте. Впоследствии, когда в художественной практике стали использоваться девятиструнные образцы, а семиструнные вышли из употребления, он мог фигурировать только как музыкант с девятиструнным инструментом Поэтому по одним свидетельствам он игодя на семиструнной лирс, а по доугим — на жиной и небесной жизии, то девятиструнная — земной и божественной, так как ее звучание приближало смертных к сладкоголосому кору муз Разве это не подтверждало старую эллинскую мудрость, дошедшую до нас благодаря Гераклиту Эфесскому (544—483 гг до и э): «Скрытая гармония лучше явной», действительно, по явному количеству струн эти лиры различны Однако от мастерства музыканта зависит сделать так, чтобы лиры с разным количеством струн и с неодинаковым строем могли воссолавать один и те же художественные формы А это скрытая гармония, находящаяся в ведении музыканта, приобщенного к тайнам искусства, но недоступная для непосвященных.

Естественно, что Орфей, стремившийся к всеобщей гармонии и красоте, участвовном, что Орфей, стремившийся к всеобщей гармонии и красоте, участвоващий вк постоянно<sup>8</sup> смотрел на жизнь восторженно.

Ведь если окружающий нас мир является податливой материей, способной постоянно излучать свет красоты, то и все одухотворенное живое, нассляющее этот мир, должно быть прекрасным Значит, не только космос и стихии, не только растення и животные, но и все люди есть частицы всеобщей гармонии. Что же касастся их пороков и слабостей, то это только детали, существующие временно, пока каждый человек не найдет свою гармонию с миром. А достичь ее

девятиструнной. Если семиструнная лира олицетворяла гармонию

должен каждый, ибо она заложена в самой природе, и се отсутствие противосстественно, а потому не может продолжаться долго. Такое мировоззрение всегда создает восторженно-поэтическое отношение к жизни и к людям Однако готовит для его обладателей неожиданные и крутые повороты, вынуждающие рано или поздно дибо изменить убеждения, либо погибнуть. Для таких людей первая любовь становится одновременно и последней, а трагелия любим –

трагедией жизни Не произошло ли то же самое и с Орфесм<sup>9</sup>
Знаменитая легенла гласит о его глубокой и бесконечно нежной добви к нимфе Эвридике Любовь была взаимная Здесь гармония воплотилась в своей идеальной форме и послужила еще одним подтверждением справедливости красоты мира Счастье Орфея и

Эвридики было беспредельно. Но жизнь не столь однопланова, как представлял ее себе юный Орфей, и боги созлали людей не только для счастья. Каждый должен в меру своих сил и способностей узнать все грани человеческого бытия. И Орфей не мог быть исключением. Аристей, полобно Орфею, был рожден не смертными. Его отцом считается сам Аполлон, а матерыю—нимфа Кирена. Однако дела

все грани человеческого бытия И Орфей не мог быть исключением. Аристей, полобно Орфею, был рожден не смертными Его отцом считается сам Аполлон, а матерью — нимфа Кирена Однако дела Аристея были более «эсмными», нежели у Орфея, Он занимался пчеловодством и владел обширными виноградниками. Он также успешно печил людей Мифической судьбе было угодно, чтобы Аристей Увидел Эвридику. Он не знал, что перед ним жена Орфея, и полюбил ес, причем так сильно, что не мог сдержать свою страсть. Аристей начал преследовать Эвридику. Она же, верная своему Орфею, бросилась бежать прочь. Никто не знает, как долго продолжалась эта погоня. Но завершилась она трагически. Эвридику укусила эмея, и ее земная жизнь оборвалась.
Со смертью Эврилики для Орфея рухнуло все. Ведь мир без гармонии и красоты не существует. Какая может быть гармония без

82

Эвридики? А вместе с палением мира наступает и конец самой музыки Голос молчит, и лира безмоляствует Молчаливый, отрешенный от всего, бродил Орфей по земле, и вместо прекрасного пения из его уст раздавался вопль, в котором

вместо прекрасного пения из его уст раздавался водль, в котором можно было различнъть звуки, некогда составлявшие имя его возлюбленной «Эвридика!» Это был вопль существа, обреченного на одиночество в земной жизни. «Эвридика!» Только эхо отвечало несчастному послединими слогами «", илика!»

А может быть, он напрасно начыл сомневаться во всеобщей красоте? Не послана ли ему сульба новое подтверждение гармоничности мира? Вель гармония в природе не постоянна Он возникает, произдает, потом опять возникает, но уже преображенияя, Подлинная гармония никола не лежит на поверхности, и лля ее постажения и уже привожить усилия. Пля установления ныиспіней постажения и уже порывожить усилия. Пля установления ныиспіней

и титанами. А сколько существует великих богов, ежегодно умирающих и ежегодно рождающихся? Хотя бы прекрасная Деметра Может быть ему. Орфею, также надлежит попытаться еделать все возможное и даже невозможное, чтобы вернуть Эвридику? Конечно, это не просто Предстоит испробовать на крепость те законы жизни, которые еще совсем недавно казались высшим воплошением гармонии. Можно ли вызволить Эвридику из рук смерти, из мрачного

гармонии в мире Зевс должен был вступить в борьбу с Кроносом

Можно ли вызволить Эвриднку из рук смерти, из мрачного царства Аида? При помощи чего можно добиться этого? Зек одерживал свои победы хитростью и свной Он же. Орфей, лишен и того, и другого Но боги наделили его необычайной музыкаль ностью Если он своим искусством завораживал свиреных диких зверей и управлял стихиями, то неужели он не сможет умилостивить могушественного властителя подземного царства Аида и его жену

Персефону? Не может быть! Гармония вновь должна восторжествовать!

Орфей берет свою лиру, отправляется в путь и через некоторое время достигает царства Аида. Спускаясь под землю, он ударяет по струнам и начинает петь так, как он никогда еще не пел Горе и надежда придают Орфею силы и страсть его музыке. Никто на

и надежда придают Орфею силы и страсть его музыкс. Никто на земле никогда не слышал ничего полобного, а в подземном царстве и подавно. Стикс — мрачная река со своими вечно безмоляными беретами — огласился божественным пением Старец Харон, испокон веков перевозиций через Стикс лишь зуши умерших, так был пленен музыкой, что перевез через реку смерти живого Орфея. Страшный трехглавый Кербер, охраняющий вход в подхемное царство, и тот новесии гармонии жизни и смерти. Люди боятся смерти и не могут понять, что она важнейший элемент гармонии жизни. И, как ни странно, но именно смерть является тем, что составляет, наряду с рождением человека, его извечную гармонию. Никто из люлей еще не полиялся до понимания этой великой истины. Милый юноща, он первый человек, прошедший в подземное царство живым. Может быть, это поможет ему сделать тот громалный шаг в деле познания гармонии жизни и смерти, который до сих пор был недоступен дюлям<sup>9</sup> Орфей же продолжал веть, и прекрасная музыка звучала под вечно безгласными сводами дворца Анда и Персефоны Когда-то

еупруги слышали на Олимпе пение и игру на кифаре Аподлона Этот юноша ничем не уступает ему Узивительно, как талантливы некоторые из людей. Но что же делать с бедным Орфеем? Он так

Аид подумал, что он с большой радостью удовлетворил бы желание Opdes. Но это не в его силах. Наивные люди заблуждаются, когда думают, что он, Аид, решает, кому умереть, а кому жить. На самом

налеется и так мечтает вновь обнять свою Эврилику

пропустил мимо себя Орфея И вот музыкант очутился у трона

Он знал, сейчас решится его судьба и судьба Эвридики. Нужно применить все свое умение и мастерство, необходимо сравняться в искусстве с Аполлоном и даже, страшно полумать, превзойти его. Только в таком случае можно надеяться на чуло. И Орфей начал

Аид видел перед собой и слушал прекрасно поющего и играющего юношу. Ему было искрение жаль его. Но никто не в состоянии нарущать установленные в мире законы, основывающиеся на рав-

Аила и Персефоны.

новую песнь.

леле все намного сложнее. И пусть Оофей не обижается, так как никто и ничто не в состоянии оживить того, кто побывал в объятиях бога смерти Таната. Однако чтобы остаться в глазах певца милосердным, Аид еделает так, что Орфей на этот раз потеряет Эвридику якобы по своей вине Ведь Аид хорошо знает слабости людей Самое главное, чтобы путеществие в подземное царство не прошло для него бесследно. он должен усвоить азы подлинной гармонии. Поющий Орфей слышит, что Аил согласен отдать ему возлюбленную, но только с одним условнем Эвридика будет идти по подземному царству вслед за Орфеем Если он ни разу не взглянет

на Эвридику до того, как они поднимутся на землю, она останется с ним В противном же случае Эвридика навсегла возвратится в Царство Аида.

Завершение мифа хорошо известно. Как и предполагал Аид, Орфей так сильно хотел увидеть свою возлюбленную вновь живой и по-прежнему прекрасной, что не выдержал, обернулся и в тот же

момент потерял ее навсегла.

84 Е. В. Гербман

именем Вололея превратился в созвездие Зодиака. Какова же была участь Орфея?

Его горе и страдания были безграничны Вель он дважды терял Эвридику Полобно всем людям, Орфей старался забыть свое горе в житейской сутолоке. Каждому кажется, что покинув места, гле все напоминает о несбывшемся счастье, можно булет обрести былую гармонию со всем миром и с самим собой. Поэтому Орфей отправился вместе с аргонавтами в ладекую Колхилу за золотым руном Путеществие было продолжительным Легенды говорят, что певецдважды спасал аргонавтов от неминуемой гибели. Олин раз. когда их корабль проплывал мимо острова сирен, эти полуптицы-полуженщины стали так завораживающе и сладко петь, что многие из моревлавателей, забыв обо всем на свете, хотели полностью отдаться во власть этих чарующих звуков и тем самым погубить себя. Тогда Орфей ударил по струнам своей кифары и громко запел величественную песнь, напоминавшую аргонавтам об их долге и цели путепісствия Музыка Орфея отрезвила всех и помогла им благополучно миновать опасный остров Другой раз, когда путешественники уже почти достигли Понта Эвксинского (Черного моря), на их пути встали две скалы, называемые Симплегадами (Συμπληγάδες, буквально - «совместно ударяющие») Эти скалы имели одну особенность, когда между ними процлывал корабль, лодка или даже пролетала птица, они моментально

Судьба двух других героев мифа была различной Говорит, что Аристей, невольный виновник тратедии, стал одним из добрых наставников человечества. Он обучал людей искусствам, в которых сам достиг совершенства Среди его учеников были пасечники, виноградари и лекари Аристей много путешествовах Холили слухи, что с соизволения самого Анда его душа могла покидать тело и возвращаться в него бесконечное число раз. Когла же Аристей испытал такие превращения, он был возиссен на небеса и под

состоянии шелохнуться По сих пор они так и стоят неподвижно Вернувшись в родную Фракию после длительного путешествия, Орфей понял, что все попытки забыть Эвридику напрасны. Даже теперь, спустя много времени. утрата ощущалась так же остро, как будто трагедия произошла вчера. Гле же найти спасение и отдохновение от мук?

смыкались и все, что оказывалось между ними, было раздавлено. Никому из мореплавателей не удавалось миновать эти скалы. Аргонавты остановились перед ними и выпустили голубя. Несмотря на то, что он летел очень быстро, Симплегалы, стремительно сблизившись, успели все же вырвать у птицы перья из хвоста. Как только скалы начали опять раскодиться, аргонавты, дружно взмахнули веслами, а Орфей ударил по струнам своей кифары и запел. Симплегады зачарованию слушали песню, звучавшую над морекими просторами, не в неведомые прежде грани. Нередко его чувств окращивались в скорбные тона, и толла на оздной чаше весов оказывалась жизнь, а на другой счерть. И они уравновенивали друг друга. Его музыка стала глубже, серьезнее и из-за этого еще совершенней и прекрасней. Никто не знал более выдающегося музыканта, чем Орфей Смертным, никогда не съпышавшим Аполлона, представъдось, что именно так должен музицировать златокудрый Феб. В музыке Орфея нашли созвучное воглющение сачые глубокие и возвышенные человеческие стракти, и она делала с людьми чулсеа Они и узавлядись от дло-

намеренных мыслей и болезией. Музыка словно очищала их от скверны. Может быть, поэтому в народе ходили слухи, что Ordeй —

Музыка Орфея обращалась не только к земному бытию. Она посимналась и до космологических далей Он смог воглогить в искусстве го, что никому не удавалось ни до, ни после него Орфей создал музыкально-поэтическую рапколию о начале вселенной и о

ловеченного инструмента

шаман и знахарь?

Орфей целиком и полностью отдается тому делу, на которое его подвилля боги Все свои мысли и чувства он поверял кифаре, а она, как добрый друг, отвечала ему своими звуками. Это был не дуэт человека с инструментом, а гармония омузыкаленной души и оче

После посещения Орфеем Аилова царства его понимание мировой гармонии изменилось, а сама гармония приоткрыла ему свои новые,

возникновении гармонин. Рапсолия повествовала не только о зарождении живой природы, но и о смерти, являющейся продолжением жизни. При эвучании этой музыки слушателям кавалось, что они возносится до самых высоких звед и, подпимаясь над заботами своей каждодневной жизни, могут взирать на себя и себе подобных из космической выси. Вероитпо поэтому народная молва нарекла Орфея астрологом? Во везком случае, в памяти потомков он стал ассоциироваться

с мудростью и знаниями знахаря, шамана и астролога Лукиан в одном из своих рассказов («Беглые рабы» 8) пишет, что Философия специально послала Орфея к людям, «чтобы он заворожил их своими песнями и воздействовал на них силой музыки», а вслед за ним к длюдям может снизойти и сама Философия Иначе говоря, музыка Орфея рассматривалась как предгеча мудрости.

длодям может синзонти и сама чилософия уначе говоря, музыка Орфея рассматривалась как пределеча мудрости. Диодор Сицилийский (У 64, 4) приводит мнение, согласно которому Орфей приобщился к мудрости у идейских дактилей, зачастую подвизващихся в качестве колдунов Может быть, они и научили его житейской мудрости. Но кудожественнам мудрость приходит лишь тогда, когда мастер, наделенный божественным даром, сам осознает и прочувствует на собственном печальном опыте величие и трагедию человеческого бытия, его свет и мрак. Лишь тогда, когда мастер приблизится к пониманию бесконечности мира. начала и конца Однако человеческая жизнь не бесконечна Наступил и час Орфея спуститься в царство Аила, но уже не просителем, а человеком,

Никто толком не знает, как умер Орфей Наиболее популярная

рости. Орфей оказался тем музыкантом, которому было дано такое

про тение

завершившим свой эсмной путь.

легенда гласит, что это произошло в горах его родной Фракии В ту ночь там со своей буйной ватагой проходия Дионис. Горы оглашались шумом и криками Затем появились вакханики, исполнявшие свои бесстыдные и развратные песни Они воспевали человеческую плоть, плотские утехи и радости земной жизни Мудрый и чистый Орфей видел в них своих заблуждающихся сестер и хотел наставить их на путь истины Он выл кифару и запел, прославляя те идеалы, в которые верил, и его голос заглушал голоса вакханок. Что произошло потом — неи вестно Только утром местные пастум и нашли ра зорване

ное на части тело Орфея Говорили, что это месть за то, что певец верой и правдой служил Аполнону и не котел признавать Длюниса Лукиан («Неучу, который покупал много книт» 11—12) рассказывает притчу, холившую в народе. Якобы после того, как вакханки растеравли Орфея, его голову и лиру они броили в реку Гебр Так и плыла голова по роке, покочьь на лире. Кога ветер шевелил струны, то инструмент словно издавал плач по Орфею. Наконец лира была прибита волнами к острову Лесбосу Местные жители скопочный голову, а лиру установили в святилище Аполлога как

дар богу и долго бередли ее в качестве прагоценной реликвии Сын тирана Питтака Неанф, слушам многочисленные предания об Орфес был вохлишен тем, как музыкант при помощи своей лиры мог зачаровывать диких зверей и управлять стихиями. Пример Орфев вложновил Неанфа, но не на приобщение к глубинам музыки, а на желание поведевать стихиями. Полькупив большими деньтами жреца святилища Аполлона, он уговорил его отдать ему инструмент Орфея, а на его место положил обыкновенный Выкрав таким образом ночью диру. Неанф решил отправиться за город, чтобы там сразу же осуществить свой замысел. Но когда невежественный и бездарный юноша ударил по стру нам. то вместо божественный мелодии, которую ождлал услышать Неанф, они стали издавать какой-то бессмысленный набор звуков Поднялся неимоверный шум, сбежались окрестные собаки и разорвали Неанфа на части. Тогда все поняли, что не в инструменте было заключено музыкальное волиебство Орфея, а в

Существует и другая легенда об инструменте Орфея Она изложена в зулом уцелевших отрывках из несохранйвшегося большого труда «О музыке», написанного математиком и музыкальным теоретиком II в Никомахом из Герасы. Эти фрагменты собраны в свод, известный

его таланте, в познании глубин природы

27

Между мифом и реальностью

Фракии к великому Терпандру из Лесбоса (о нем будет рассказано tion xe) В Эдладе было много легенд, связанных с могилой Орфея. Например, по свидетельству Павсания (IX 30, 3-6), среди фракийнев ходило поверие, что соловьи, чьи гнезда находятся у могилы Орфея, поют слаше и громче, чем в других местах. Здесь же Павсаний рассказывает и другое предание Согласно ему, могила Орфея находилась в гороле Либетры, расположенном на склоне Олимпа. Возле города якобы протекала река Сис Как-то было предсказание, что когда «солние увидит кости Орфея», тогда город будет разрушен диким кабаном. Либетрийны не придали никакого значения предсказанию, так как не могли представить себе кабана, способного разрушить целый город. А случилось вот что.

под названием «Извлечения из Никомаха». В первом из них сообщается «Когла Оофей был умершвлен фракцянками, его дира была брошена в море, но [затем] она была прибита [воднами] к городу Антиссе на Лесбосе Там рыбаки обнаружили лиру [и] принесли [се] Тарпандру, который увез ее в Египет». Таким образом, предание повествует о преемственности в тралициях, от великого Орфея из

что все бывшие вокруг пастухи и землепациы, бросив работу, прибежали послушать удивительное цение. Они окружили спящего певца плотным кольцом. Народу скопилось очень много, и стоящие сзади хотели пробиться вперед, чтобы стать поближе к поющему пастуху Началась давка и толчея Кто-то толкиул колониу, стоявшую на могиле, и она упала Вместе с ней упала урна с останками Орфея и разбилась и, как было предсказано, «солние увилело кости Орфея» Буквально в следующую ночь река Спе (так древние грски называли свинью и дикого кабана) вышла из берегов и затопила город Предсказание сбылось полностью Плутарх («Александр» 14) рассказывает, что в тех же Либетрах была не урна с прахом Орфея, а его деревянная статуя, сделанная из кипарисового дерева. Когда, спустя много времени после смерти

Некий пастух прилег у могилы Орфея и заснул. Во время сна на него снизощло вдохновение, и он запел таким божественным голосом,

Орфея, Александр Македонский выступил в поход против персов, со статуи стал обильно падать пот Все призадумались не является ли это плохим предзнаменованием? Но один из приближенных царя, Аристандр, трактовал совершившееся чудо полностью в придворном Духе. По его мнению, оно означает, что Александр соверщит подвиги. Лостойные великих песен, и заставит тоулиться и потеть певнов и гимнографов Более интересную легенлу приводит Филострат («Жизнь Апол-

лония Тианского» IV 14). С мертвой головой Орфея, как уже сообпалось, прибитой волнами к Лесбосу, связывались абсолютно точные Предсказания. Молва об этом распространилась на все соседние острова и даже достигла Вавилона. И тогда главный олимпийский прорицатель и лучший музыкант. Аполлон, не выдержав, подошел к голове Орфея и сказал. «Оставь то, что мое, достаточно того, что я терпел твое пение». Так ревнивец Аполлон реагировал даже на посмертную славу Орфея.

88

Рядом с великим фракийским музыкантом в легендах иногда появляются имена Мусея и Эвмолпа. Одни считают Мусея просто современником Орфея (Схолии к Дионисию Фракийскому), другие —

современником Орфея (Сколия к Дионисию Фракийскому), другие — сыном Орфея (Диолор Сицилинский IV 25, 1; Сервий «Комментарии к "Энеиле" VI 667) Константинопольский ізатриарх Фотий (IX в.) в своем «Словаре» сообщает, что мифограф Геролор из Гераклеи,

живший около 400 г до и э., написал даже «Историю Орфея и Мусея», которак, конечно, не сохранилась. Правла, другая традиция связывает Мусея с мифическим поэтом и музыкантом Эвмолпом, Согласно «Суде», Эвмолп — сын Мусея и ученик Орфея. А Диоген Лаэртский (I, вступление. 3) лишет, что Эвмо III — отец Мусея «Суда»

сообщает, что Эвмоли был победителем на Пифийских играх как исполнитель на лире О музыкальной деятельности Мусея ничего не известно. Как видно, Эвмоли и Му сей — два мифических персонажа, отра-

жавшие художественные тейденции, аналогичные тем, которые представлены образом Орфея. Но слава и популярность образа великого фракийца затчила их, и в народной памяти они сохранились лишь как некие призрачные спутники Орфея

Согласно античным представлениям, творчество Орфея было своеобразным источником, из которого развилось древнегреческое музыкальное искусство. Пинхар (-Пифийские оды» IV 175—176) сунтаст,

зыкальное искусство. Пиндар («Пифийские оды» IV 175—176) считает что после Аподлона первым музыкантом среди людей был Орфей

 От играющего на форминге Аподлона Явился отец песен прославленный Орфей»

«Отец песен» - такое же многозначительное определение, как и «отец истории» (Геродот).

Гу же самую идею, но пругими словами, утверждал историк В до н э. Александр Полигистор, «Орфей никому не подражал, так как он не имел предшественников, исключая создателей авлодических [произведений], но орфическое деяние ничем не похоже на них» (Псевдо-Плутарх 5). Следовательно, мифологическое знание считало, что Орфей первый среди кифаролов создал образцы высочайшего художественного творчества.

### Лин

Павсаний (1X 29, 3—9) рассказывает, что на знаменитой горе Геликон, посвященной Аполлону и музам, которая находится между

Между мифом и реализостью 50

озером Копай дои и Коринфским заливом, по дороге к Роше муз, высоко в скале находилась пешера Рядом с ней, по словам писателя, стояло изображение некого Лина. Ежегодно, когла устраивалось пистетие в честь муз и им приносъпись ботатые жертвыприношения, то такие же жертвоприношения посвящались и Лину, рожденному музой Уранией от Амфиомара, сына колебателя земли и бога морей Посседона Однако Апольтовор (1 3, 2) считале, что матерыю Лина была не Урания, а муза Каллиопа, отцом же — речной божок Эмгр либо даже сам Аполлон Вергилий (Бухолики» IV 57) также склонен был считать Аполлона отцом Лина

Имея таких родителей, Лин должен был обладать выдающимися художественными способностями И лействительно, продолжая свое повествование, Павсаний рассказывает, что Лин стяжал великую славу как солатель замечательной музыки. Если верить ему, то Лин в своем искусстве преводнел всех своих современников Именно поэтому во время праздника в честь муз возжигались на алтарих жертвопроиношения в память о Лине. Произведения Лина считались

совершенным воплошением плолотворного духа муз В трактате Псевло-Плутарха (3) сообщается, что Лин был создателем тренов жалобных и скорбных песнопений Согласно одним преданиям, Лин является и мобретателем трехструнной лиры, а по другим четырехструнной Диолор Сицилийский (III 59, 6) и Плиний Старший (VII 204) сообщают, что Лин добавил к старой разновидности лиры еще одну струну и даже указывают, какую именно «лиханос». Так называлась струна, приводнющаяся в движение указательным пальцем (Адсочос указательный палец)
Как видим, главная информация о Лине вращается вокруг лиры. В связи с этим есть смыся обратить винмание на то, что само греческое слово «хічо» (тинон) обозначает лен Известно, что в архачные времена струны делались из льна Гомер («Илиала» ИЗП 570), описывая знаменитый щит Ахилла, выкованный богом-

кузнецом Гефестом, выводит там мальчика-кифарода, «поющего под прекрасный ден» (Айvov), то ость аккомпанирующий собе на струнак, седанных из льна. Поллукс (IV 62), перечисляя части струнных инструментов, при уноминании струн приводит наряду с «А/vov-динон) три других существительных, применявшихся для обозначения струн. «vtypove (неврон) сухожилие. «хорофі» (хорда) кишка, «µíтос» (митос) нить. Это наиболее распространенные материалы, из которых в древности делались струны. Происхождение имени Лина от «линон» показывает, что образ музыканта тесно имени Лина от «линон» показывает, что образ музыканта тесно

связан с инструментальным музицированием Павсаний в своем рассказе утверждает, что Лина убил Аполлон, который вообще не терпел никакой конкуренции в искусстве Поэтому "Удивительно, что он не мог спокойно взирать на то, как некий "быкновенный человек, пусть даже сын музы, приближается к его художественным высотам, которых не должен достигать не только

Лин был убит

мгновенно.

далекой от дороги учителя.

Аполлодор (II 2, 9) дает другую версию смерти Лина. Оказывается, Лин, как подлинный музыкант, не только сочинял, но и занимался педагогикой Да и какой мастер не кочет оставить после себя ученика, продолжающего его художественные традиции и воплощающего в своем творчестве то, чего учитель не смог осуществить. Но, к сождлению, среди учеников не всегда бывают потенциальные

продолжатели дела учителя, для которых он олицетворение дуковных и художественных идеалов. Зачастую в группе учеников оказываются люти с предначествиной им совершению иной сульбой.

Среди учеников Лина волею случая оказался Геракл Да, тот самый — сын Зевса и Алкмены, великий герой Эллады. Боги на-

никто из смертных, но даже небожитель. Ведь согласно порядку, установленному олимпийцами, самый лучший музыкант — Аполлон. И он прибег к самому верному способу избавления от соперника

делили его недюжинной силой и выдающимся благородством Он совершил замечательные подвиги и с героическим мужеством переносил выпавщие на его долю испытания Но олимпийцы, подарив ему много столь удивительных качеств, забыли, а может быть и не захотели — наделить его музыкальностью Ведь они уготовили ему жизнь борца за справедливость, а по их мнению, музыка в таком деле слишком слабый помощник. Не могли предвидеть боги

Эллады последующую историю человечества и знать, как часто музыка озвучивала идеалы справедливости. Поэтому они были убеждены, что с помощью музыки Геракл не победит стращного стража подземного царства трехглавого Кербера или девятиголовую лернейскую гидру Правда, эдлиниские боги сами были свидетелями

того, как Орфей чарами своей музыки справился с тем же Кербером Но не нам, смертным, сулить дела богов. Им виднее, в кого эдокнуть могучую силу, а в кого — божественную музыкальность. Как бы там ни было, но Геракл не удостоился чести быть наделенным музы кальностью. Однако, несмотря на это, Геракл обучался пению и игре на кифаре Учителем же его был Лин.

Однажды во время занятий Лин, доведенный, как видно, бездар-

ностью своего ученика до той точки исступления, за которой уже нет никаких педагогических принципов, повысил на Геракла готос (а Аноллодор говорит, что Лин даже нобил Геракла, хотя представить себе это невозможно, вне зависимости от того, в каком возрасте Геракл обучался музыке вспомним, что сделял новорожденный сын Зевса с двумя змеями, посланными элонамеренной Герой задушить его). Разгневанный могучий ученик размах-

нулся и ударил своего учителя кифарой. Смерть Лина наступила

В различных местах Эллалы путещественники сталкивались с многочисленными могилами Лина. Такие могилы были и в Фивах, в Аргосе, и на острове Эвбее в Халкиде (ходили даже слухи, что сам Лин родом из Эвбен, см. Псевдо-Плутарх, 3). Ведь могила великого музыканта честь и гордость жителей каждой местности Наиболее настойчивыми и упорными оказались фиванцы. Они смогли убедить многих, что могила Лина действительнов находится в Фивах. В связи с этим Павсаний (1Х 29, 8-9) рассказывает следующее. После знаменитой битвы при Херонее (338 г. до н. э), где греческие войска были наголову разбиты царем Македонии Филиппом II, и после того, как победитель жестоко наказал Фивы,

91

своего бывщего союзника, за предательство, самому Филиппу явилось во сне какое-то видение Обдумав все, он велел перенести останки Лина из Фив в Македонию. Однако впоследствии у него были и другие сновидения В конце концов он вновь отослал останки Лина обратно в Фивы Что это были за видения навсегда осталось тайной Затем фиванцы все же начали признавать, что с течением времени камии с могилы Лина постепенно исчезли. По свидетельству Павсания (там же), некто Панф, древнейщий составитель гимнов для афинян, создал песнь о Лине, в которой назвал его Ойтолином (Онтохімос, от греч онтос - судьба, несчастье, смерть), то есть «Лином, обреченным на смерть». Можно предполагать, что эта песня получила больнюе распространение, а ее припев «оітоліуос» (ойтолинос) превратился в более краткий «сіліуос» (айлинос). В таком виде он стал появляться во многих песнопениях другого содержания, не связанных с образом Лина, но также жалобных и скорбных. Характер музыкально-поэтического припева

«айлинос» был всем хорошо известен и создавал эмоциональное настроение Так поступали, например, знаменитые греческие трагики, вводившие принев «айлинос» в текст своих произведений в наиболее драматических сюжетных ситуациях (см. Эсхил «Агамемнон» ст. 115. 131, 148; Софокл «Аякс» ст 627 и др.) Припев «айлинос» стал очень популярен. Поэтому многие авторы называют песнь по припеву Ученый III II вв. до н э. Аристофан Византийский (Афиней XIV 619

О. Гесихий (соответствующая статья его «Словаря» так и называется «Айлинос»), Евстафий Солунский в своих комментариях к «Илиаде» Гомера. Олиако песия, посвященияя Лину, не всегла была полобна плачу Согласно Гесиоду (фрагмент 97), «линос» — песня урожая, певшаяся на пирах и звучавшая как музыкальное сопровождение танцев. Со слов Афинея (XIV 619 с) мы узнаем, что песня «линос» и «айлинос» распевалась как в дни радостных праздников, так и во время траура. Геродот (II 79) сообщает, что слышал эту песню на Кипре, в Финикии и в других местах, хотя у разных народов она называется

Ио-разному, но это та же самая песнь, которую поют в Элладе и

Ла, разные источники указывают на то, что песня о Лине

звучала среди многих народов Ближнего Востока. Например, тот же Геродот сообщает, что у египтян Лин называется Манерос и «по рассказам египтян, это был единственный сын первого египетского царя» Его безвременную кончину отмечали исполнением тренов.

царя» Его безвременную кончину отмечали исполнением тренов. Афиней (XIV 619 Г—620 а) приводит выдержку из книги историка III в. до н. э. Нимфиса «О Геракле». В ней повествуется о т.гемени мариандинов Автор отмечает, что из песси, поющимся на прадянике

III в. до н. э. Нимфиса «О Геракле». В ней повествуется о племени мариандинов Автор отмечает, что из песен, поющимся на прадинике мариандинов, можно отметить ту, в которой они упоминают одного из мужей, живших в давние времена — Бормоса Они говорят, что Бормос был сыном известного и богатого четовека, в красотой и совершенством превосходия весх окружающих Однажды Болмос рабо-совершенством превосходия весх окружающих Однажды Болмос рабо-

тал в своих владениях и хотел дать напиться жнецам. Он отправился за водой, и больше его никто никогла не видел Бормоса всюду искали, распевая причитания, обращенные к нему. Выдержка из книги Нимфиса заверщается такими словами. «Того же самого Че-

ловека стиптяне именуют Манерос».

Во Фригии аналогичная песнь называлась «литиерс» (Аттогропс). Согласно преданию, Литиерс был побочным сыном фригийского паря Мидаса и жил в Келенах Литиерс обтадал огромной силой Ончасто вызывал на соревнование жиепов, кто лучше и больше соберет урожай. Когда Литиерс побеждал, он убивал своего соперника Так было всегда. Но однажды в соревнование с ним вступия болсе искусный жнеп, который убил его. Существует и другой вариант того же самого предания Когда какой либо чужелемец попадал к Литиерсу, он его добродушно и дюбезно принимал, кормил досыта

и затем заставлял работать вместе с ним. В процессе жатвы он обвизывал чужеземца колосьями, так что тот оказывался внутри снопа. Тогда Литиерс отсекал ему голову Как-то напарником Литиерса оказался Геракл, который одолел его и сам отсек ему голову. Считается, что исеня «литиерс» была песнопением-

заклинанием духа жлеба
Что общего между всеми этими преданиями и жизнью Лина?
Какая связь между жненом-убийней фритийнем Литиерсом, пропавщим без вести добросердечным мариандином Бормосом, сыном
еинетского царя Манеросом и элиниским музыкантом Лином?
Джейме Фрэзер видел причину такого объединения в некой слуховой иллозии. По его мнению, она заключалась в том, что все
эти песни осогояли «всего лишь из нескольких стоя, произносимых

эти песни состояли «весто лишь из нескольких слов, произносимых на одном прогажном звуке и слашимых поэтому на значительном расстоянии Звучные и протяжные кличи такого рода, одновременно издаваемые несколькими сильными голосами, производили, должно быть, потрокающее впечатиение и, конечно, не могли не привлечы

# Между мифом и реальностью внимания путника, до слуха которого они доносились. Эти многократно повторяющиеся звуки быто, вероятно, довольно легко рас-

стышать даже на большом расстоянии. Для ука грека, путеществовавшего по Азии и Египту, они не заключали в себе никакого смысла, и ои, естественно, мог принять их за имя человека (Манероса, Лина, Литиерса, Бормоса), к которому обращались жнецы » Сомнительность такого предположения очевидна, так как и Литиерса, и Бормоса, и Манероса, и Лина соединила вместе не слуховая галлюцинация, внезапно якобы поразившая всех без исключения людей, слушавших эти песин, а многовсковая народная фантазия, логика которой для нас продолжает оставаться загадочной Та же самая народная фантазия преобразила образ музыканта Лина в соебую песнь, а песня стала олинствоять и самого Лина, и его

музыку Зародижинкь в Древней Грений, она распространилась по всему Средиземноморью, воилошая скорбное и горестное эмоциональное состояние.

Фамир

Фамир был сыном уже известного нам аполлоновского жреца
Филаммона и нимфы Аргиопы Никто не знаст, как и где произошло
их знакомство Судя по всему. Аргиопа была застенчивой и скромной
имфом. Павеаний (IV 33, 4) сообщает, что она спокойно жила у

подножия знаменитой двувершинной горы Парнас, в Фокиде. У южного склона Парнаса располагаются Дельфы — знаменитое святилище Аполлона Здесь служил своему богу жрец Филаммон, Так, волею судбы Артиопа и Филаммон жили вблизи друг друга Не известно, кого из лих поразил, своей стрелой бог любви Эрот. Но в конечном

счете произошло так, что Аргиопа зачала от Филаммона После случившегося Аргиопа не могла оставаться в том месте, где всегда жила и где все ее хорошю знали Ниифа очень рассчитывала на Филаммона. Но совершенно точно известно, что он не захотел ввести ее в свой дом (см. Павсаний, там же). Чем объяснить такое поведение Филаммона? Многие жрещы имеля жен и служение культу лишь очень редко было связано с обетом безбрачия. Во всяком случас, жрещы Аполлона всегда имели жен и дстей. Поэтому отказ Филаммона от брака с Аргиопой был вызван какими-то другими

причинами.

Как бы там ни было, но Аргиопа вынуждена была переселиться

одрнсам — племени, жившему рядом с фракийцами Там и родился

с сын. названный Фамиром

Так как он вырос в этих местах. то

многие его называли одрисом или фракийцем Таково начало мифа

Фамире. Никто не знаст, как прошто детство Фамира. Известные
нам евидетельства застают его уже сформировавшимся зоношей,
профессионально занимающимся музыкой. Почем во всех

к «Илиаде» 298, 39) Сразу «же возникает вопрос. кто обучал мальчика музыке? Существуют отдельные упоминания, что его учителем был знаменитый Лин (Диодор Сипилийский III 67) Кое-где даже проскаль-

зывают сведения об Орфее, внуком которого якобы был Фамир. Об этом упоминают анонимные схозии к трагедии «Рес» (916, она дошла до нас под именем Еврипида, но современная критика едино-

душно отказывается признать ее принадлежность великому драматургу) со ссылкой на комментарии Аполлодора к каталогу кораблей

из «Илиады» (И 484-785) Гомера. Такой намек должен навести на мысль о том, что музыкальное воспитание Фамира проходило не без помощи великого фракциского кифарода.

Взрослого Фамира мы обнаруживаем при дворе царя Эхалии Эврита, сына Меланея и Стратоники Сам Эврит ничем примеча-

тельным не был знаменит. А вот его сын Ифит стал известен благодаря тому, что оказал большую услугу Однесею. Когда Одиссей после долгих странствий вернулся из-под Трои домой и нашел в

собственном доме пирующих женихов, сватающихся при живом муже к его жене Пенелопе, то именно Ифит, сын Эврита, вручил Одиссею лук, из которого тот убил всех осквернителей своего очага (Гомер

«Одиссея» XXI 14). Нужно предполагать, что Фамир долго находился в качестве барда при дворе царя Эврита и выполнял установленные для барда обязанности: участвовал в пирах, развлекая владыку и

его гостей, прославлял в песнях деяния Эврита. О чем же пел Фамир, когда служил подлинному искусству, а

не творил ради служебных обязанностей? На этот ечет сохранилось одно-единственное свидетельство.

зафиксированное у Псевдо-Плутарха (43), «Рассказывают, что он то есть Фамир создал [произведение] о борьбе титанов против

богов». Как инструменталист он был известен тем, что добавил к лире струну, называвшуюся «паргипатои» (παρυπάτη), то есть расположенной рядом с «гипатой» (илстп) низкозвучной струной (Диодор Сицилийский III 59, 6)

Мифический Фамир- это не только образ кифарода, но и кифариста. Так, Плиний Старший (VII 57) сообщает, что «Фамир первый играл на кифаре без пения» Такое утверждение - лишь

дань традиции, когда во что бы то ни стало нужно отыскать и указать «первого из первых», от которого все начинается. Но сообшение Плиния Старшего показывает, что мастерство дегендарного Фамира как инструменталиста было столь высоко, что он мог вы-

ступать как солист кифарист. Вель инструментальные навыки большинства кифародов ограничивались чишь умением скромно аккомпанировать собственному цению. Но музыкант, решающийся на Дормок, место, гле мекогла Музы,
 Встретив Фамира Фракийского, псенням славного мужа,
 Дора лишкли иля от зврита, царя ойкализи
 Гордый, квальтися дерза что побед, покитит он в песнях,
 Если и Музы при нем воспокт. Этноховы диери
 Невные Музы его ослепиям, покитали сладжий

К песням божественный дар и искусство бряцать на кифаре»

Итак, согласно версии Гомера, Фамир шел от своего патрона Эврита и хвалился, что одержат бы победу в пении, если бы ему пришлось соревноваться с самими музами 3а это самолвальство

пожетом Гомер («Илиала» II 594-600) рассказывает

создание художественных образов только средствами инструмента, должен в совершенстве владеть его техническими возможностями Однако наибольная известность мифа о Фамиро связана с лючим

(Пер. Я. И. Гнедича)

музы ослепили его, лишили дара пения и возможности играть на кифаре Есть смысл обратить внимание на то, что музы наказати Фамира, не вступив с ним в соревнование. Что это, неуверенность муз в его искоде или нежелание опускаться до состязания с простыми емертными? Как мы увидим, отсутствие самого конкурса не играет существенной роли для понимания мифа о Фамире.

Павсаний (IV 33, 7) дает другую версию, заимствованную им у философа Продика из Фокен (V в. до II э.); Фамир потевял эрение

ѝз-за болезни. Но если Гомера аналогичное несчастве не сломило, и он продолжал творить, то Фамир был сломлен и прекратил занятия искусством
Еще одна версия конфликта между музами и Фамиром изложена У Аполюдора (1 3, 3). Когда Фамир отважился на состязание с музами, то между участниками конкурса была заключена договоренность. Если победит Фамир, то он получит возможность разделить ложе с каждой из муз Если же он булет побежден, то музы лицат

его того, чего посчитают нужным лишить. Музы, оказавшись

победительницами, «лишили его зрения, отняли дар пения и игры на кифаре».

1 Судя по источникам, трагическая судьба Фамира ни у кого никогда не вызывала сострадания. Более того, у некоторых авторов он ассопиировался с неким самоуверенным нахалом, переоценивающим свои ограниченные профессиональные возможности Действительно, если дар пения и игры на инструментах люди получают от "УЗ, то вне зависимости от того, у кого из смертных они обучаются Музыкальному искусству, их подлинными учителями являются музы.

музыкальному искусству, их подлинными учителями халяются музы. Человек же, осмелившийся утверждать, что он превосходит своего Учителя в том, чем) он обучился у него безнравственен Конечно, <del>«сто</del>ряя знает много случаев, когда бывший ученик шел дальше

Е. В. Гериман своего учителя. Но никто из подлинных художников не ставил под сомнение вклада наставника в свое общечеловеческое и профессио-

нальное становление. Поэтому учитель всегда оставался недосягаемым идеалом Утверждение же повзрослевшего и неблагодарного

Как видно, на этой позиции стоял Лукиан («Рыбак» б), когда

ученика о своем превосходстве аморально

96

с сарказмом писал, что нужно родиться настоящим Фамиром, чтобы соперничать в песне с музами «от коих научился петь». Не является ли миф о Фамире отражением такого полхода к нравственно-этическим нормам между учеником и учителем? Однако на горе Геликон, где были выставлены статуи всех выдающихся музыкантов, стояла и скульптура, изображающая уже слепого Фамира, касающегося рукой сломанной лиры (Павсания ІХ 30, 2). Статуя елепого ученика-отступника на горе, посвященной

музам, словно свидетельствовала о том, что неблагодарность ученика по отношению к учителю наказуема, но несмотоя на это, кудоже-

Амфион Некогда, в глубокой древности, в Беотки была небольшая кре-

ственное совершенство должно быть прославлено.

мянница Лика Антиона, дочь речного бога Асопа.

пость, называвшаяся Кадмеей. По преданию ее основал царь Кадм, один из сыновей царя Сидона Агенора. Когда Калм закончил свой земной путь, боги превратили его в змею. После Кадма править в Кадмее стал Лик со своей женой Диркой. Там же проживала пле-

громовержцу Зевсу приглянулась девушка, и он полюбил ес. А уж если Зевс полюбил, то не могла Антиопа избежать его объятий и зачала она от «отца богов и людей». После того, как это свершилось, стылно стало Антионе и убежала она из Калмен в Сикион к царю Эполевсу Однако дядя Лик силой возвратил бетлянку назад. По

Наверное, она была привлекательна собою, так как всемогушему

совсту своей жены, жестокой Дирки. Лик заключил ее в тюрьму Здесь бедная девушка и родила двух мальчиков-близнецов. Служители Лика забрали детей у Антионы и отнесли их в горы, отдав на вослитание пастуху. Там они и жили долгое время, пока не

выросли Мальчики были названы Зет и Амфион. С самого раннего детства они очень отличались друг от друга. Зет был сильным и выносливым, а Амфион - мягким и приветливым На всю жизнь сохранили они столь разные и индивидуальные черты. На Зета обратила внимание стрелометательница Артемида и сделала из него мужественного и

отважного охотника. Никто не мог превзойти его в силе, ловкости,

играть на ней. Амфион обладал прекрасным голосом, и Аполлону не стоило большого труда научить мальчика пению Некоторые, правда, утверждают, что его учителем был Гермес Об этом, например, пишет Павсаний (IX 5, 4) А Филострат Старший (10, 3) даже намекает на любовь Гермеса к юному Амфиону Но кто бы ни был учителем музыки Амфиона Аполлон или Гермес, юноша научился играть и петь, как бог. Если же говорить о земных его учителях, то по свидетельству Никомаха («Выдержки. » фр. 1), его учителем был Лин, передавший ученику все секреты своего мастепства. Конечно, имея таких учителей, невозможно было стать

Пока Амфион обучался музыке, а Зет охотнячьему ремеслу, их мать, несчастная Антиопа, продолжала коротать свои дни в ткорьме, прикованная цепями Но, наконец, всемогущий Зевс вжалился над своей возлюбленной и освободил ее. По его повелению цени упали, а тюрьма развалилась Антнопа бежала в горы и, спасаясь от преследования, по воле случая или по божественному указанию, нашла прибежище в хижине того самого пастуха, который

Погоня, возглавляемая жестокой женой Лика Диркой, настигла Антиопу Коварная Дирка оклеветала Антиопу перед ничего не

плохим музыкантом.

4 3ak 49

воспитывал ее сыновей, Зета и Амфиона.

знающими Зетом и Амфионом. Они же, по простоте душевной, поверили злым наветам Добившись своего. Дирка посоветовала им убить Антиопу, привязав ее к рогам дикого быка, который, конечно, растерзает несчастную. Юноши, не подозревая, что перед ними их мать, готовы были выполнить совет Дирки и уже привязали Антиопу к рогам быка. Смотревший на все это со стороны дастуу, вослитывавший Зета и Амфиона, не выдержал и, желая предотвратить несчастье, открыл юношам, что Антиола их мать. Как пораженные громом, стояли

Зет и Амфион. Они с ужасом думали, что их счастливая и неожиданная встреча с матерыю могла завершиться столь страшным преступлением. Негодованию их не было границ Разъяренные, они схватили Дирку и предали ее той смерти, которую она готовила для их матери. (По другим версиям мифа Лирка превращается в источник, протекающий к западу от Кадмен ) Затем Зет и Амфион

убивают Лика и завладевают Кадмеей. Когда они стали царями, то решили расширить и укрепить свой город. Теперь люди проживали здесь не голько в крепости Кадмее, но и вокруг нее Нужно было огразить их от возможных набегов врага, и юные цари решили обнести весь разросшийся город высокой стеной. Закипела работа. Могучий Зет с необыкновенной легкостью подымал громадные камни, переносил их и укладывал ровными 98 Е. В. Гереман

мистерию.

образуя мощную и неприступную стену. Филострат Старший (10, 5) описывает картину, созданную древнегреческим художником и посвященную возведению стены. На картине было изображено, как одни камни уже улеглись на свое место в стене, другие - только полнимаются кверху, а третьи лишь начинают лвигаться со своею первоначального места.

Перед нами своеобразный волшебный балет камней, сопровождающийся удивительной музыкой Еврипид в трагедии «Финикиянки»

рядами Совсем иначе работал Амфион Он взял в руки лиру и начал играть, а затем запел Амфион играл и пел так божественно, что совершилось чудо, камни сами передвигались и укладывались,

(ст. 826-829) поэтически описывает эту музыкально-строительную •И стены из белого камня Вставали пол пение арфы. Под звои Амфионовой диры.

Гвердыни Кадмен вставали»

оказались «семивратными», по аналогии с семью струнами лиры.

(Ilep. M CP Annenckoev)

Так были воздвигнуты крепкие стены вокруг древней Кадмеи, и новый расширенный город получил название Фивы Причем стены

Музыкант Амфион, вместе с братом возводивший под музыку стену, отразил в се облике строй своей диры. Долгое время существовали высокие стены Фив Только в 335 г. до н э их разрушил Александр Макелонский Когда миф повествует о воздействии музыки на человека, то мы

воспринимаем это как простую истину. Когда в дегенде рассказывается о влиянии музыки на животных, то для нас такое сообщение не является новостью. Когда предание описывает действие музыки на деревья и растительный мир, мы можем понять и принять такой

образ' все же речь идет о живой природе. Но когда утверждается, что звукам музыки подчиняются даже камни, то вырастает некий барьер между мифом и нашим его восприятием. Нам трудно представить воздействие музыки на неживую природу Хорощо понимая,

что это - аллегория, мы пытаемся увидеть ее истоки. Но любая, даже самая изощренная фантазня останавливается перед стеной,

построенной с помощью музыкального искусства. Слишком высока стена и слишком мудрено иносказание

Правда, вполне возможно, что здесь скрывается то, что каждому из нас хорошо знакомо.

Кто не знаст, что песня издавна была постоянным спутником трудовой жизни. Она укрепляла бодрость, способствовала размерен

ности работы и тем самым облегчала труд. Не является ли образ фиванской стены иносказанием, в котором из общирной цепи - витериал, человек, работа, сопровождаемая музыкой, и результат тоуда сохранены лишь некоторые звенья? Миф упоминает камни бматериал), музыку, звучавшую во время работы, и ее результат. Сам же человек-работник изъят из этой цепи. Благодаря такой вперации процесс работы приобрел фантастический вид.

Не лежат ли в основе мифического образа Амфиона предания амузыкантах, твоочество которых было посвящено труловой песне? Еожет быть, косвенно об этом свидетельствует текст Филострата граршего (10, 3), описывающий уже упоминавшуюся картину, поспріценную возведению фиванской стены. Автор высказывает свое у сдволожение о том, что Амфион пост об «общей для всех матери ■ родительнице земле», по чьей воле могут вырасти даже стены. Хотя у Филострата Старшего и отсутствует прямое указание на труд, в контексте фрагмента образ земли подразумевает его. Может рыть. Амфион выделялся среди многих своих мифических коллег ъЗМ, что чаще всех исполнял кифародии, ставшие подспорьем в

четырехетрунной. Но так как Амфион получил ее из рук Гермеса или Аполлона, то, естественно, молериизнруя лиру, он должен был добавить новые струны. Сам миф окончательно сформировался, по-вилимому, в эпоху использования семиструнных инструментов, и для убедительности образа Амфиону предстояло добавить не одну струну (как поступало большинство мифических, полумифических и исторических му-

зыкантов), а целых три. Только в таком случае Амфион мог обладать тем же инструментом, которым пользовались реальные музыканты, . Загалочна и интересна связь Амфиона с дидийской и фригийской музыкой. Согласно мифу, Амфион женился на фригийке Ниобе,

Павсаний (IX 5, 4) сообщает, что к старым четырем струнам лиры Амфион добавил новые три и среди них была струна, называвщаяся «нэта» (упті — краиняя). В пачять об этой самой высокой струне лиры самые высокие ворота «семивратных» Фив были названы •нэтейскими» (Павсаний IX 8, 3). Логика предания понятна. Вель согласно большинству источников, древнейшая лира Гермеса была

работе эллинских тружениково

дочери Тантала и сестре Пелопса (Аполлодор III 5, 6). Казалось бы, что на свадьбе эллина и фригийки должны звучать эллинские и фригийские мелодии Однако в трактате Псевдо-Плутарха (15) сообщается, что на этой свадьбе впервые разучили «лидийскую гармонию». Павсаний (IX 5, 4) же убеждает своего читателя, что вообще Амфион обучатся музыке у лидийцев Так в мифах нашла свое отражение связь эллинской и соседних

і ней музыкальных культур, Фригии и Лидии.

## Гиагинс

`K «Паросская хроника» или «Паросский мрамор» интереснейшая греческая надпись на мраморе с текстом на аттическом диалекте, 100

Она была обнаружена в XVI в. на острове Паросе — одном из Кикладских (Кисла́свс — круговые) островов, расположенных кругообразно вокруг Делоса. В 1627 г. ее купил в Смирне уполномоченный лорда Арумиеля и перевез ее в Лондон, гле она была установлена в саду одного из родственников лорда. Во время английской бур-

в саду одного из родственников лорда. Во время английской буржуазной революции Арундель вынужден был бежать из Англии и его собрание древностей очень пострадало. В 1667 г. внук Арунделя предложил «Паросский мрамор» Оксфордскому университету, гле он и хранится до сих пор По мнению ученых «Паросская хроника» была создана в Афинах исизвестным автором во время архонтства Лнодмета (264—263 гг

до н з) Это хронологическая таблица с краткими сообщениями о наиболее важных исторических событиях от времен Кекропса до

периода жизни Диодмета. В ней зафиксированы также некоторые факты, касающиеся литературы, музыки и театра, национальных игр и художественных состязаний.
В первые «Паросский мрамор» был издан архиепископом Кентерберийским Сельденом в 1628 г. Полностью памятник не уцелел. Его текет обрывается на событиях 355 354 гг. до и в Правла. 1897 г. был кайден новый его фрагмент, повествующий о событиях.

1897 г был найден новый его фрагмент, повествующий о событиях, начинающихся со времени смерти Александра Макелонского (336 г. до н э), вплоть до 299 г до н э
На девятнадцатой строке этого мраморного документа выбито

 Фригиец Гиагинс сыграл на авлосе в К (стенах и) первый сыграл гармонию, называемую «по фригикси», а такае другие номы в честь Матери [богов Кибелы]. Диониса [и] Пана-

Таким образом, согласно «Паросской хроникс» первые музыкальные произведения, созданные и исполненные на авлосе, прозвучали в Малой Азии, в главном гороле Фригии Обратим внимание в приведенном локументе говорится только о том, что Гиатнис был первым авгетом и не более Олнако у некоторых писателей древнею мира сложилось представление, что до Гиатниса вообще не было музыки Апулсй («Флориды» III 11) пишет о времени Гиатниса и искрение верит, что «тот век не ведал еще музыки», ибо она являлась

тогда «открытием и только начала появляться на светь К такому утверждению привела уливительно простая логика: Гиагиис первыи сыграл на авлосе, но авлос — простенший инструмент (а тем более ранние его разновидности) — более доступен для освоения, чем даже примитивная форма лиры Следовательно, человек раньше смог овлатеть игрой на авлосе, чем на лире Но если первый освоил авлос Гиагиис, значит до него вообще не существовало музыки как таковой

как таковои

Для нас понятно, что музыка зародилась одновременно с человсчеством Но древнее познание должно было для ссбя установить:

Из поля зрения древних хронистов начисто выпало то обстоячьство, что еще залолго до становления инструментального музицивания человечество постоянии использовало выкальную музыки, и

зыкального искусства

гда и где началась музыка и кто был первым музыкантом. Без ких данных вообще не могли существовать античные представления истории музыки, ибо без них они были лишены точки отсчета без точки отсчета не мыслидся вссь пальнейший проиесе вазвития

тенно она была первой формой художественно-звукового опыта з в античные времена рассуждали иначе пение, как таковке, ступию всем, оно может быть куже или лучше, но само по себе ивляется результатом профессионального мастерства. Всломним, о древнейшие ауды были певцами, аккомпанировавшими себе на ком-либо струнном инструменте Сольное же пение ча сарреЩа»

сутствовало в их репертуаре Поэтому в сознании древних ремесло же поописто музыканта было неотделимо от умения играть на иструменте и именно оно давала право причислить исполнителя к офессионалам. В результате такого толкования «первым музынтом» мог стать только тот, кто влател каким-либо инструментом. Правла, знакомясь со всем комплексом матерналов, иногда оппушь робкий след подсознательно существовавшей мысли о том, о инструмент — явление вторичное после песни, исполняемой госом. Например, тот же Апулей в прололжение приветенном мысли

щет, что «ло Гнагниса большинство людей понимало толк в музыке сколько не больше, чем пастух и волонае в Вергитин» И далее приводит строчку из Вергилиевых «Буколик» (ПВ 27), где горится, как звучание примитивной пастушьей дудки искажает песню, есть мелодия песни, исполнявшаяся прежде голосом, при восомзведений на примитивной свирели искажается Разве это не идетельство реалистичной оценки взаимоотношений между вокальим и инструментальным началом?

Признавая приоритет Гиагниса как «первого музыканта», древние могли не задать себе вопроса, каким образом он научился своему кусству и не было ли у него учителя?

Вотрому деверой учителя по при него учителя на при него учителя простигать по при него учителя него учителя простигать по при него учителя музыкального при него учителя простигать по при него учителя музыкального при него учителя простигать простигать при него учителя простигать при него учителя при

кусству и не овыю ли уверенности в том, что начало музыкального кусства связьно с именем Гнагинса, предание говорит, что у него чествительно был учитель Даже известно его имя — Мариандин, оздатель тренетической авлодии», то есть жалобно-скорбных треив, певшихся под аккомпанемент авлоса Возможно, посредством спи указывается на музыканта из лемени мариандинов. 102 Е. В. Гери"ман

проживавшего на северном побережье Малой Азии, в восточной Вифинии в Гераклее Географическая близость Гераклеи и Фригии подтверждает предположения, что фригиец Гиагнис мог обучаться у музыканта, пришедшего сюда из соседней области Благодаря этому сообщению легко почувствовать, насколько зыбки

были устои греков, положенные ими в основу музыкально-исторических представлений. Оказывается, самый первый музыкант имел учителя - также музыканта и, значит, цепь начинается не с Гиаг-

лены желанием во что бы то ни стало найти того, кто своей деятельностью открывает историческое шествие знаменитых музыкантов. Например, Александр Полигистор, написавший сочинение под названием «Подбор [сведений] о фригийской истории», утверждал, что «Гиагние первый сыграл на авлосе». Об этом фрагменте из книги Александра Полигистора сообщается в трактате Псевдо-Плутарха (5), тогда как сам первоисточник уграчен. Точка зрения Александра Полигистора, буквально процитировавшего сообщение «Паросской хроники», и толкование Апулеем предгнагнисовой эпохи хорошо

ниса Олнако, все эти плолотворные полспулные тенленции, иногла просматривающиеся в античных материалах, были буквально подав-

выражают античные возрения на историю музыки. Подобный подход был характерен не только для Эллады В Ветхом Завете также указывается «первый музыкант» — Иувая «Отен всех играющих на кинноре и угаве» (Бытие 4, 21, киннора и угава древненудейские инструменты, отдаленно напоминающие античные лиру и авлос). Иначе говоря, Иувал начал род музыкантов - и в V3КОМ, И В ШИРОКОМ СМЫСЛЕ ПОНЯТИЯ. - В КОТОРОМ ЗНАНИЕ РЕМСЕЛА передавалось от отца к сыну.

указание не на конкретную дату или эпоху (такие сведения отсутствовали или представления о них были недостижимы), а на конкретную личность. Гиагиис как раз был той фигурой, которая могла быть представлена первой Как видно, для этого была и другая, хотя и менес важная причина. В приводившемся ранее фрагменте Апулея («Флориды»

Такова была особенность древнего познания Ему нужно было

III [1], автор утверждает, что Гнагине первый стал играть на двойном авлосе По его словам, «Гнагние был первым, кто, играя, развел в стороны руки, первый, кто, одним дыханием сразу оживил две тибии, первым, кто воспользовавшись отверстиями слева и справа, создал стройную гармонию [соединив] высокое звучание с низким

гудением» Даже если сообщение Апулея верно, и Гиагнис действительно был инструменталистом, владеющим двойным авлосом, то, конечно,

не следует считать его, опять-таки, первым исполнителем на этом инструменте. Скорее нужно думать, что его выдающееся мастерство способствовало его широкой славе, затмившей имена других музы-

лавивших ее Как говорится в трактате Псевдо Плутарха (5): «Гиагнис был первым авлетом, затем [шел], его сын Марсий, а

Все сохранившиеся о Гиагинсе сведения не дают никаких осно-

103

ваний связывать его с мифологией Это живой музыкант во плоти, олицетворявший начало эллинской музыкальной истории, Казалось бы, мифологическая эпоха должна была закончиться ко времени жизни Гиагниса. Но, как это ни странно, конкретные данные, по которым можно было бы делать какие-либо предположения о художественной деятельности его сына Марсия, полностью отсутствуют Исключение составляют лишь некоторые мимолетные замечания, разбросанные в источниках Сообщается, что он, якобы, изобред форбею, которая, как указывалось, могла иметь различное назна-

В древнегреческих представлениях миф и реальность.

«Залотом мятким сокрыв разлуваемых шек неприглялность, И на уста наложив ремещок, укрепляемый свали» (Пер. Я М. Боровского) Согласно Афинею (IV 182 a), Эвфорион, служивший библиотекарем в Антиохии, в своей книге «О музыкантах» утверждал, что

чение и, среди прочего, уменьшать или вовсе устранять искажение лица авлета при игре Плутарх («О подавлении гнева» 6) даже приводит стих неизвестного поэта, посвященный введению форбеи

сирингу, состоящую из серии трубок, скрепленных воском, также изобрел Марсий Все же остальные свидетельства сконцентрированы в хорошо

известном мифе

Начало ему положила Афина, которая, попробовав играть на авлосе, заглянула случайно в ручей и, увидев свое искаженное гримасой лицо, с омерзением отбросила инструмент. Говорят даже, что она предрекла многие несчастья тому, кто подымет авлос и будет на нем играть. Так сильна была ненависть богини к инструменту, из-за которого на мгновение было обезображено ее прекрасное

Марсий Можно только удивляться тому, как своеобразно переплетались

Гиагние не только начинает античную историю музыки, но и открывает знаменитую триаду фригийских музыкантов, прос-

затем -- Олимпъ

в музыкальный обиход.

липо.

кантов. В результате, в памяти о прошлом сохранилось лишь его имя и на место «первого музыканта» не оказалось иных претенлентов

Фригии, наткичлся на выброшенный Афиной авлос и, снедаемый любопытством, взял его в руки, приложил к устам и начал вдувать воздух в инструмент Раздались замечательные звуки. Нужно предполагать, что у Марсия, воспринявшего вместе с генами своего отпа выдающиеся музыкальные данные, звучание авлоса было более благородным и возвышенным, чем у воительницы Афины, гениальные способности которой были бесконечно далеки от музыки. Что

104

же касается выражения лица Марсия, то элесь нужно учитывать несколько обстоятельств. Во-первых, Марсий не имел возможности видеть отражения своего лина, так как он не заглялывал, подобно женщине, ежеминутно в ручей. Во-вторых, внешний облик силена Марсия ничем не напоминал идеала прекрасного Авулей («Метаморфозы» III 19) описывает его так, «...смотрит диким зверем, свиреный, косматый, борода в грязи, весь оброс шерстью и шетиной» Другими словами - типичный силен Лицо его, конечно, не отличалось утоиченностью, нежностью и «правильными» чертами. Поэтому еще одна гримаса, возникшая при опробовании авлоса и увеличившая число морщин, не изменила внешний облик Марсия и не добавила к нему ничего нового. А может быть, Марсий с самого начала стал использовать изобретенную им форбею? В-третьих - и это самое главное, хотя, к сожалению, ни в одной из версий мифа не отмечается. - Марсий, музыкантпрофессионал, по семейным традициям приобщенный к инструменту с детства, не должен был, подобно вилетантке Афине, при игре на авлосе так разлувать щеки, что глаза словно бы наливались кровью и как бы «выкатывались» из орбит. Он, как любой профессионал, должен был знать, что качество звучания не зависит от количества воздуха, собранного во рту, «за шеками», а зависит от многих других причин, хорошо известных музыкантам. Поэтому ему не было никакого смысла наполнять рот воздухом до отказа и раздувать щеки. Короче говоря. Марсий не только стал издавать на авлосе замечательные звуки, но и вообще блестяще овладел инструментом,

играет, я или Аполлон, разве нельзя оценивать именно степень эмоционального воздействия исполняемой музыки? И Марсий все больше и больше утверждался в желании соревноваться с богом. И вот тогда-то осуществилось роковое предсказание Афины.

причем его мастерство сделалось таким высоким, что он даже рискнул помериться силами с самим Аполлоном. Марсий думал так, пусть он играет на лире, а я - на авлосе, конечно, это различные по природе инструменты, и мастерство исполнителя на них проявляется по-разному Но ведь цель любого музыканта художественное воздействие на слушателя Так чтобы определить, кто из нас лучше

1/15

Аполлон был взбешен, когда узнал, что никому не известный силен Марсий решил состязаться с ним с лучшим музыкантом мира. Наглость этого Марсия не имеет пределов. Особенно возмунгало Аполлона то, что Марсий вздумал во время соревнования играть не на благородной кифаре, а на низменном и грубом авлосе, пригодном только для сопровождения непристойных танцев и бесстыдных песен распушенной компании Лиониса. Вель это оскорбление для божественной лиры, предназначенной для высоких целей. Кроме того, абсолютно непонятно, как этот фригиен представляет себе соревнование. Обычай требует, чтобы выступления музыкантов оценивались по одним и тем же критериям. Только в таком случае можно выявить лучшего. Но каким образом будут применимы одинаковые критерии к музыкантам, играющим на разных инструментах?

Это все равно, что сравнивать щаг черепахи и полет птины. Исполнитель на лире должен обладать одними качествами, а авлет лругими. Возможно он хочет, чтобы был солоставлен хуложественный уровень исполняемых произведений? Неужели он сомневается, что я. Аполлон, созлам пьесу, более гениальную, чем он? Ну, что ж, если этот нахал и выскочка Марсий решил действовать вопреки установленным порядкам, если он поставил под сомнение даже авторитет лучшего и главного из музыкантов, и, наконец, если он відумал неотесанный мужникий авлос противопоставить прекрасной лире - то он свое получит сполна, Затем, смирив гнев, Аполлон все же решил готовиться к состязанию. Но его полготовка не заключалась в усиленных занятиях на инструменте Это его не волновало. Разве мог кто-то лучше играть, чем сам Аподлон? Разве мог кто-то лучше его импро-

визировать? Поэтому не имеет значения, будет ли он заниматься на лире или нет. Исход поединка предрешен и не в нем дело. Сейчас нужно так обставить конкурс, чтобы ни у кого не вызвать

Как и во всяком конкурсе, необходимо жюри, которое бы вынесло

сомнений в его естественном и закономерном исходе.

свое беспристрастное решение. Всдь нужно оградить себя от всяческих слухов и злокозненных разговоров. Обязательно появятся те, кто будет нашептывать людям всякий вздор: «Конечно, он бог, все ему подвластно, и он победил в соревновании не благодаря своему искусству, а из-за своего божественного происхождения». Чтобы избежать подобных наветов, на конкурсе нужен судья, чье решение ни у кого не вызвало бы и тени сомнения. Кто же может быть таким судьей? Конечно, для солидности конкурс должны судить музы Общеизвестно, что никто лучше их не разбирается в творчестве. Их слово будет самым убедительным. Итак, решено: жюри будет состоять из

мУЗ Однако не появится ли у кого нибудь нехорошая мысль о том, что музы провозгласили победу Аполлона по той причине, что они 106 Е. В. Гери\*ман

никакие пересулы невозможны. Для Аполлона не составило труда найти достойного фригийца. Им оказался фригийский царь Мидас. отличавшийся справедливостью своих решений и добродущием, В назначенный день собралось жюри и бесчисленное множество слушателей Само состязание продолжалось недолго. Говорят, что после того, как каждый из конкурсантов сыграл, музам сразу же стало ясно превосходство Аполлона Да разве могло быть иначе? Когда играл Аполлон, музы слушали приятные им звуки лиры,

но все же И Аполлона осенила прекрасная идея необходимо ввести в жюри кого-нибудь из соотечественников этого проходимиа Мареия. Спору нет, превосходство Аполяона для всех будет очевидно. Но если решение муз полтвердит еще земляк Марсия, то тогда уж

родном Геликоне всегда звучала такая музыка. Перед их мысленным взором проходили знакомые места и лица, бесконечно близкие серяцу воспоминания. Они сопереживали музыку, созданную Аполлоном, потому что ее движение соответствовало биению их сердца. Когда же зазвучал авлос, музы словно были вырваны из родной почвы и в одно мгновение оказались в каком-то непонятном для них хаосе

звуков, как бы несшихся навстречу друг другу с неимоверной быстротой: звуки сталкивались, разлетались в разные стороны, кружились, выскакивали из образованного ими круга, затем все

которые они хорошо знали, чувствовали и понимали. Ведь на их

начиналось сначала, и этому круговороту не было конца. Во имя чего это делалось? Какой смысл был во всем этом стремительном вихре, где нельзя было обнаружить ни начала, ни конца? Да и сам звук авлоса был груб и резок. В верхнем регистре он гнусавил, а в нижнем - сипел Для муз не было никакого сомнения в том, что отдавая пальму

первенства Аполлону, они, тем самым, утвержацют победу высокого искусства Марсий был осмеян, а Аполлон прославлен. Все шло к развязке

запланированной Аполлоном.

Однако в самом конце, когда уже жюри и слушатели начали

расходиться, вдруг неожиданно попросил слова фригийский царь Милас Застенчиво улыбаясь, стесняясь и краснея, он сказал, что ему больше понравилась игра и музыка Марсия, а не Аполлона, Наступила неловкая пауза Но слова Мидаса не могли повлиять на впечатление муз от состоявшегося конкурса, и тем более невозможно было изменить их решение Все слушатели продолжали расходиться

возвращаясь к своим каждодневным делам. И когда почти никого не осталось, Аполлон в отместку за столь дерзкое высказывание наградил Мидаса ослиными ушами. Пусть они красуются у него на голове и пусть все знают, что он столько же понимает в музыке, сколько и любой осел. Как гласит пословица: «Излишни для осло эвуки лиры». Так и остался Мидас на всю жизнь с этим подарком

Можно только представить, как мучился Мидас Было бы полбеды, если бы он был обыкновенным человском. Но каково быть с ослиными ушами царю целого народа" И все произошло только из-за того, что он высказал свое мнение о понравившемся ему исполнении и

музыке Марсия И дело абсолютно не в том, что Марсий его земляк Просто он играл ту музыку, которую Мидас елышал с детства. И уж кому, как не Мидасу, воспитанному на этой музыке, знать-хорошо или плохо играл Марсий, Мидас был готов поклатсться, что он инчего более совершенного не слышал в евоей жизни. Даже

тогда, когда в музыке Марсия он улавливал знакомые мелодические обороты, то и тогда они звучали как-то по-новому, необычно. У него аж сердце замирало от вихря стремительных звуков, несшихся так, словно они способны были все смести на своем пути. Ему казалось,

что он знает, куда несется этот поток, чтобы там найти успокоение и раствориться. Но в самый последний момент музыка делала внезапный поворот, и все начиналось сначала. Эта неожиданность была столь восхитительной, что не прочувствовав ее, невозможно до конца понять весь смысл музыки Как жаль, что на этом конкурсе, проходящем в самом центре Этлалы, не было среди слушателей хотя бы нескольких фригийцев, которые могли бы в полной мере оценить глубину замысла Марсия и мастерство его воплощения Но разве он, Милас, виноват, что эти напыщенные и важные

музы разбираются только в своих эллинских мелодиях и даже не дают себе груда попытаться вникнуть в суть другой, необычной для них музыки Комечно, услыциав слабое, но знакомое бренчание Аполлона на лире, они сразу же узнали свои родные напевы и присудили ему победу Но это несправеднию Он, Мидас, не жалеет, что попытался восстановить истину и сказал все, что думал. Но эти

ослиные уши? Как же жить дальше?
Теперь бедному Миласу не оставалось ничего другого, как прятать ослиные уши под высоким фринтийским колпаком и нигде никогда его не снимать. Единственный человек, который был знаком с тайной царя, — его брадобрей Да и как скрыть от него свое несчастые, когда в обязанности брадобрея яколит не голько брить царя, но и

стричь? Стричься же в колпаке невозможно, и волей-неволей брадобрей был посвящен в тайну Но под страхом смертной казни сму было приказано держать язык за зубами.

Как и всякий обыкновенный человек, брадобрей боялся смерти, и поэтому даже старался забыть о секрете, вырвать его из собственной памяти. Однако, к своему великому несчастью, он был безудержным болтуном, и сохранять тайну для него было так же трудно, как,

например, Зевсу — не ухаживать за женщинами или Гермесу — не воровать. Ему очень хотелось сообщить всем, каким потрясающим

108

и ночью. Ведь то, что знает он - не знает никто. А как бы все были ошеломлены, когда узнали бы, что у их паря ослиные уши Вот это тайна! Тайна тайн Брадобрея переполняла гордость за себя он один-единственный человек, посвященный в этот секрет Нет, пальше так пролоджаться не может. Он больше не вынесет пытки молчанием. И обезумевший брадобрей несется на берег моря, кидается на песок, выкалывает ямку и шепчет в нее. «У царя Мидаса ослиные уши » И сразу же ему становится легче. Он словно освобождается от тяжкого, непосильного для себя бремени, как будто

сбрасывает с себя оковы, не дававшие ему возможности двигаться и жить. Он уже предвосхищал, как его измученная душа наконец-то успоконтся .. Но что это? На том месте, где только что была вырытая им ямка, стал из песка подниматься тростник, рядом с ним - другой, а там - третий Брадобрей, как зачарованный смотред перед собой, из очень ма-

ленькой ямки, словно по мановению волшебника, вырос лес тростника Неожиданно подул сильный ветер. Тростник раскачивался в разные стороны и издавал гул. Затем шум целого тростникового

леса слился в единый голос, гремящий на всю округу Когда брадобрей прислушался, то он различил среди гула отдельные слова Звучание становилось все громче и громче, а слова яснее и отчетливей И наконец брадобрей услышал в шуме тростникового леса то, что сам сказал в маленькую ямку, «У царя Миласа ослиные уши!» Но теперь эти слова были еще усилены эхом окружающих гор. Словно над всем миром летел громоподобный глас: «У царя Мидаса ослиные vши!»

Великая тайна перестала быть тайной, и вся Фригия ее узнала, а за ней - и весь мир. Если бы люди могли логалаться, что Милас пострадал за свои убеждения, за свою любовь к национальной музыке, то они бы не смеялись над ним и не судили его слишком строго. Но все же Мидас пострадал не так сильно, как сам Марсий.

Побежденный музыкант был приговорен Аполлоном к страшной смерти с него живого должны были содрать кожу. Поистине нужно быть Аполлоном-губителем, чтобы придумать столь жуткую казнь за то, что Марсий осмелился тягаться в искусстве с богом. Аполлон хотел не только покарать строптивого авлета, но и проде монстрировать всем, какая участь ожидает того, кто когда-нибудь захочет последовать примеру Марсия и вновь попытается оспаривать

художественное первенство Аполлона. По свидетельству Плиния Старшего (XXXV 66), в римском храме Согласия находилась картина Зевксида, знаменитого греческого художника из Гераклеи (вторая половина V в. до н. э.), изображающая

казнь Марсия Сама эта картина не сохранилась. В нашем распо-

700

этому варвару предстоит содрать кожу с живого Марсия Злесь же нарисован Аполлон Отдыхая, он возлежит на скале. Рядом с ним лира. Левой рукой Аполлон еще касается ее струн, а правая рука с плектром находится на груди Вся фигура бога - олицетворение спокойствия и благоденствия, наступившего после успешного выступления. Итак, легенда повествует, что Марсий был казнен, а его кожа развешена на сосне, гле она висела очень долгое время. Очевилиы говорили, что если кто-либо, проходя мимо этой кожи, играл на авлосе фригийские напевы, то кожа начинала вибрировать (Элиан «Пестрые рассказы» XIII 21) Более того, были люди, утверждавшие,

ряжении есть описание другой картины, нарисованной безымянным художником и называвшейся «Марсий». Это описание выполнено

По словам писателя, на картине был представлен несчастный Марсий, который уже знает свою сульбу и сознает, какие муки предстоит ему испытать. Последний раз сыграл в своей жизни великий фригийский музыкант. Больше ему "не понадобится его авлос, и он уже не булет воплощать на нем всевозможные человеческие переживания - от скорби до неудержимой радости. Все это позади, как и сама жизнь Теперь авлос отброшен как ненужная вещь. Сам музыкант стоит у сосны и с покорностью ожидает выпавших на его долю мучений. Искоса посматривает Марсий на варвара с копной спутанных волос, стоящего недалеко от него. Тот точит нож и взирает на обреченного своими злобно горящими глазами. Именно

филостратом Младшим (II 3).

неподвижной Это был не столько пассивный протест против прославления убийцы, сколько полное неприятие чуждой музыкальной печи. На родине Марсия его память была увсковечена Вблизи фригийского города Келен именем Марсия была названа река, которая несла свои воды в Меандр. Она и передала легенду о великом

что в таких случаях кожа давала отзвук, подобно натянутой струне. Казалось, что великий музыкант и после смерти с восторгом воспринимал мелодии любимого отечества. Когда же поблизости раздавались звуки гимнов в честь Аполлона, кожа оставалась

фригийском музыканте. Так в мифологизированной форме был запечатлен конфликт

между эллинской и неэллинской, «варварской» музыкой

### Олимп

«Играст ли его произведение талантливый авлет или бездарная авлетистка, оно поражает и вызывает отклик у гого, кто тянется к богам и священному, поскольку он сам божественен» Так Платон («Пир» 215 с) высказал свое отношение к Олимпу. Ученик Платона Аристотель («Политика» VIII 5, 5 1340 а 10), говоря о «мелоса Олимпа», писал, что «они создают боговдожновенные души». В тра тате Псевдо Плутарха «О музыке» есть два параграфа, в которь приводятся самые распространенные мнения античных слушателе

110

вершиной

о музыке Олимпа. В одном из них (18) утверждается, что его твог чество стоит так высоко, что никто не может подражать стил Олимпа, а в другом (29) констатируется, что к Олимпу возводите «начало эллинской и комической музыки» (в дальнейшем нам ею предстоит узнать истоки музыкальною жанра «ном»), Такова была оценка музыки Олимпа в античные времена. Вр³ли в истории древнего искусства найдется другой музыкант, которо бы превозносили так высоко и почитали так илубоко Он сделал« своеобразным эталоном музыкально-художественных достижений.) всеобщему при знанию, превойти Олимпа было невозможно Он ст.

неким олицетворением музыкального совершенства, хуложественна

Самое главное доказательство всеобщего признания музьи и Олимпа заключается в том, что она звучала в художественна практике в течение продолжительного времени Известно, что о доставляла удовольствие слушателям еще в классическую эпох Платон и Аристотель нишут о произведениях Олимпа, как о ш тоянно и поведоу исполняемых В комедии Аристофана «Всадійкм»

а затем вместе с другим рабом, Демосфеном, Никий двенаднать РС з повторяет слог «мю» Не вызывает сомнений, что актеры, испо/ нявшие роли Никия и Демосфена, пели на слоге «мю» популярные фрагмент из музыки Олимпа, который прекрасно был знаком ие только им, но и всем зрителям аристофановских «Всадников» Раз может существовать более убедительное свидетельство достоинс в художественного творчества, чем его долголетие?

(ст. 9) раб Никий предлагает «скорбеть, как авлосы в номе Олимпа.

художественного творчества, чем его долголетие?

Теперь нужно попытаться выяснить что же столь долгое вреь я
привлекало античного слушателя в музыке Олимпа и благодаря
чему он был вознесен на самый высокий древнегреческий музь
кальный пьедестал? Олнако сделать это не так просто.
Прежде всего, существует одно обстоятельство, всегда являвшее\*

кальный пьедестал? Однако сделать это не так просто. Прежде всего, существует одно обстоятельство, всегда являвшее\* препятствием для четкого и ясного осмысления места Олимпа истории музыки Дело в том, что в письменной градиции иног ведется речь о двух Олимпах «древнем» и «новом». Псевдо-Плута («О музыкие» 7) вначале пишет о древнем Олимпе, ученике Марсм а затем приводит упоминание поэта Пратина из Флиунта (VI VI)

до н. э.) о новом Олимпе В византийском словаре «Суда» таки в пишется о лвук Олимпах. Не вызывает сомнений, что если да: «Суда» не заимствовал свои показания непосредственно из сочинень Псевдо-Плутарха и если оба свидетельства не почерпнуты из обще источника, они отражают одну и ту же линию в письменной традицк и Эти сообщения о существовании двух Олимпов ставили исследователей нового времени в трудное положение Ведь нужно было

то же самое название, что и горная цель, возвышающаяся в Малой Азии). Некоторые же исследователи склонны были считать, что имя «Олимп» древние греки присваивали наиболее выдающимся музыкантам, в память об Олимпе, ученике Марсия Предположений о двух Озимпах было более чем достаточно. Однако ни олно из них не казалось полностью убедительным Более того, все доводы, выдвигавщиеся для истоткования сообщений о

двух Олимпах, противоречнии абсолютному большинству самых авторитетных свидетельств Действительно, Платон, Аристотель и Аристокен всегда говорят только об одном Олимпе Если бы им было известно и о втором музыканте, носившем то же самое имя, то они обязательно упомянули бы о нем Ведь не могли же столь основательные автомо оставить своего читателя в невсениии. О каком

как-то реагировать на такие свидетельства, осмыслить их и дать им объяснение. На основании текстов Псевдо-Плутарха и «Судь» одни историки признавали существование двух Олимпов. Другие видели в слове «Олимпо» некое собирательное обозначение для всех или многих фригийских музыкантов, происхождений которых связано с местностью, где располагалась горная цепь, носившая название «Олимп» и служившая границей между Фригией и Лидией (историкам еще предстоит выяснить, почему знаменитое место пребывания элиниских богов гора Олимп, находящаяся на севере Греции, носит

Олимпе ведется речь (конечно, если в их времена было общен явстно о существовании двух Олимпов). Поэтому есть все основания считать, что идея о двух Олимпах зародилась намного позже, уже в послеклассический период, когда эпоха Олимпа отошла в глубокую древность и излали представлялась чем-то бесконечно далеким и почти нереальным. Повсколу же тремевшая слава Олимпа создала вокруг его имени и творчества ореол такого величия и значительности, что он стал казаться оларенным особенной, сверхче повеческой гениальностью, исдоступной никому из людей Не случайно Платон («Пир» 215 с.) назвал Олимпа божественным И это было не личное мнение

философа, а всеобщий вигаяд на Олимпа .
Постепенно начал складываться миф о «божественном Олимпе». Дальнейший путь его мифологизации был облегчен склонностью Древних греков к такому образу мышления, при котором зачастую мифологическое и реальное столь причудливо переплеталось, что их невозможно разъединить. Так, с течением времени «божественный Олимп» покидал грешную землю, населенную обыкновенными людьми, к возносился все выше и выше в мифологические дали

Понемногу он становился «бесплотным» и в сознании начал отстраняться от созданной им музыки. Олимп мыслился уже как абстрактный идеал художественного совершенства, недоступный людям, как некий далекий и абсолютно нереальный образ.
Но многие произведения Олимпа еще звучали в музыкальной практике и были у всех на слуху Поэтому нужно было как-то совместить живую музыку и уже мифологизированного Олимпа Ведь

несмотря на деткую восприимчивость античного мышления к мифическим идеям и образам, эллины понимали, что слышимая ими музыка могла быть сочинена только реальным человском. Если же музыка Олимпа продолжала жить и приносить наслаждание, то это доказательство того, что ее автор жил уже в историческую эпоху. Так постепенно формировалась идея о двух Олимпах — мифическом, герое легенд и предании, и реальном, сочинявшем музыку, звучавную в эллинском обимоде. Иужно отметить, что для античной традиции такое раздвоение не было чем-то необычным Так, например, Павсаний (П 19, 8) называет двух музыкантов, носящих опинаковое ими — Лин. Евстафий в своих комментациях к гомсков-

112

ской «Илиале» (XVIII 570) указывает даже трех Линов. В одном из сохранившихся фрагментов Геродора (фр. 39) упоминается два Орфея Евстафий, комментируя «Илиалу» (II 848), подтверждает существование двух Орфеев и даже указывает, что «новый» жил на одиннадцать поколений поэже «древнего» А в словаре «Суда» даже пишется о семи Орфеях.

Конечно, в истории греческой музыки было немало музыкантов с именем Олимп. Который

оставил неизгладимый след в античном искусстве, создав золотой фонд выдающихся произведений, то нужно вести речь только об одном-единственном Олимпе, жившем на рубеже VIII VII вв. до н 3, во вречена фригийского царя Мидаса, сына Гордия.

Родиной Олимпа была та же Фригия, которая взрастила и его

учители Марсии. Наверно именно заесь он получил первые уроки игры на авлосе, сделал первые свои самостоятельные творческие шаги как авлет. Заесь же, во Фригии, у него должна была зародиться мысль посетить соседнюю страну знаменитых эллинов. Нам не известно, и мы уже никогда не узнаем, чем было вызвано это желание Возможно, его приход в Эллагу был предопределен обычной для музыканта бродяжнической жизнью, когда к перемене мест вынуждал поиск заработка. Известны многие случаи, когда фригийские музыканты оставляли евое отечество и переседяниеь в Эллагу. Не исклю-

чено, что Олимп стремнися туда, не найдя художественною признания на родине («нет пророка в своем отечестве») Во всяком случае, Олимп оказался на Пелопоннесе Как его встретили новые слушатели? Все говорит о том, что первые шаги Олимпа на греческой земле не могли быть легкими.

Олимпа на греческой земле не могли быть легкими.
Он был фригийским музыкантом, воспитанным на национальных традициях. Его искусство являлось неотъемлемой частью фригийской

их песнопений создано в одном стиле, и любые отклонения от него недопустимы Особенно наглядно проявляется это в неприятии музыки других народов, которую эллины презрительно называли «варварской». Котда они слушали чужеземные мелодии, то реагировали на них самым отрицательным образом. Чаще всего для их слуха те казались неким бессмысленным хаосом звуков. Таково же было восприятие римлян Они также на протяжении длительного времени (чуть ли не до императорского периода) могли воспринимать только свою национальную музыку. Позднее, после завоевания Греции, римляне открыли для себя эллинскую музыку и были ею восхищены. Затем началось приобщение и к музыкальным традициям восточных народов. Однако

в глубокой древности все было иначе, да и впоследствии контакты с чужеземным музыкальным искусством постоянно затруднялись

музыки, очень отличавшейся от музыки, принятой в жизни эллинов. Мы знаем уже об отчаянной полытке его учителя Марсия доказать грекам, что фригийская музыка также высокое искусство. Но Марсию не удалось убедить в этом греков. Слишком односторонними были их вкусы. Они готовы петь и слушать одни и те же гимны, посвященные их богам, на протяжении всей жизни. Греки приобщаются к гимнам с младенчества и разучивают их вместе со своими родителями Возмужав, они учат таким же образом своих детей И так происходит из поколения в поколение Самое удивительное, что у них никогда не возникает желания услышать и понять что-то новое, непривычное. Чем древнее леснь и чем шире она распространена, тем выше она ценится у зллинов. Абсолютное большинство

традиционным характером мышления римлян. Неримская музыка характеризовалась ими чаше всего как «шум» и «гул» Так, Апулей («Метаморфозы» 8, 27), описывая религиозную церемонию покдонников некой сирийской богини, определяет пение сирийцев, как «нестройные крики» Вероятно, для тех же сирийцев их музыка была верхом совершенства. И здесь дело не в глухоте римлян. Просто они и сирийцы воспитывались на разных музыкально-художественных традициях. Аналогичным образом, в знаменитом историческом труде Тита Ливия (I в. до н э.) «От основания города» при описании многочисленных битв с римлянами, автор постоянно хочет убедить своего читателя в том, что противники Рима отличались полной музыкальной бездарностью. Так, у галлов якобы была привычка к «бессмыс-

денному шуму» и поэтому они оглашали все вокруг «ужасными пенями» и «диким пением». Их песни он называет (там же. XXI 28, 1 к XXXVIII 17, 4) «нестройными завываниями», хотя эти песни вселяли в галлов мужество, презрение к смерти и воодущевляли их На битву с захватчиками, «Завываннями» они могли показаться только римскому слуху.

114

стал слушать. Циперон точно полметил особенности музыкального вкуса греков. Когда они слушали музыку, не похожую на свою, «истинно эллинскую», то в лучшем случае они ее не воспринимали, а в худшем она их раздражала Квинт Курций Руф («История Алек сандра Македонского» IV 7, 24) рассказывает; когда грехи из армии Александра Македонского слушали пение египетских девушек в святилище Аммона, то оно казалось им «неблагозвучным». Он же сообщает (там же. VI 2, 5), что сам Александр Македонский во время своих дальних походов возил с собой греческих артистов. чтобы избанить себя от слушания «неблагозвучного и ненавистного» пения местных жителей. Таково было отношение эллинов к чужеземной музыке в IV в. до н. э., когда контакты почти со всеми народами Средиземноморыя и с их культурой стали постоянными. Что же тогда говорить о времени Олимпа, когда музыкальная жизиь архаичных греков регулировалась древнейшими традициями и абсолютной приверженностью к ним

Римлянин Цянерон («Орятор» 8, 27), хорощо зная не только своих соотечественников, но и греков, безапелляционно заявляет, что если бы какой-нибудь мисиец (из народа, проживающего в северо-западной части Малой Азии) или фригиец решили выступать перед эдлинами и игсть «на азиатский манер», то никуто бы их не

характерную особенность. Настоящей музыкой считалось только пение со словами. Это объясиняется синкретизмом художественного мыпления, требовавщем, чтобы музыка была связующим звеном, соединявшим поэзию и танец. Если иногда поэзия и музыка могли существовать без танца, а музыка и танец. – без поэзии, то музыка без поэзии тогда еще не рассматривалась как собственно искусство Конечно, это не означаст, что в архачиный период вообще не существовало инсгрументальной музыки. Она использовалась, но как цествовало инсгрументальной музыки. Она использовалась, но как нечто побочное и прикладное для сопровождения плясок и шествий, как звуковой фон на пирушках и жертвоприношениях, или для создания единого ритма движений гребцов на кораблях и т. д. На протяжении долгого времени бытовало представление, что музыка сбез слове не способна вогнощать сересныме художественные образы, сбез слове не способна вогнощать сересныме художественные образы,

В тот период музыкальная культура эллинов имела еще одну

не в силах передавать глубокие и искренние переживания. Всего этого не чог не понимать Олили Пронижновение фригийской музыки в Элладу осложнялось также пренебрежительным и утилитарным отношением греков к инструментальной музыке. А ведь главная сила и художественные достижения фригийских музыкантов — учеников и последователей Гиагииса и Марсия — заключались в мастерском владении авлосом Для фригийцев авлос не был неким низменным инструментом, удел которого звучать во время попоск

тальной музыки, так и вообще в осмыслении самой сути музыкального искусства
От глаз потомков оказались скрытыми все перипетни состязания Олимпа с музыкальными вкусами и обычаями эллинов. Мы уже инкогда не узнаем, как проходило это соревнование художественного новаторства и приверженности традициям По фактам более поздней истории музыки хорошо известно, что почти всегда такое противо борство сопровождалось многими, зачастую тратическими столкновениями Вряд ли борьба Олимпа была исключением из этого всесовието правила. Остается неизвестным, как отразилось и жизни

самого Олимпа его противостояние, так как не сохранилось никаких материалов. Но мы повсюзу сталинаемия с указаннями, свидетельствующими о том, что художественное мастерство Олимпа победионедоверие к инструментальной музыке и одолело предубеждение

**Против** «варварской» музыки

кім, в лучшем случає, сопровождать горение трескучего костра с останками жертвенных животных Школа Гиагниса-Марсия создала новый инструментальный стиль, способный воплощать самые разнообразные и глубокие чувства и даже передавать основные идеи многих мифов». Другими словами, фригийские авлеты научились доносить до слушателя исключительно средствами музыки то, что эллины передавали только с помощью музыки и слова. Это был грандиольный переворот как в понимании возможностей инструмен-

Чтобы убедиться в этом, достаточно привести мнение, зафиксира ввиное в тексте трактата Псевдо-Плутарла («О музыке» 11) и заимствованное из более древнего источника «Очевидно, что, расширяя музыку. Олимп ввел [в нее нечто], несозданное [его] предпиественниками и неизвестное [им], и он стал родоначальником («оддутуб») эллинской и прекрасной музыки» Нам, жирущим почти Три тысячелетия спустя, трудно представить, сколь радикальны должны были быть метаморфозы в традиционном музыкальном сознании греков времен Олимпа, чтобы они смогли признать варвара-фригийца родоначальником эллинской музыки Конечно, такие изменения происходили не сразу и у.ж. конечно, не в период жизни Олимпа Как это часто бывает, куложник-новатор провозлащается великим лишь

после смерти, когда полностью осознается его вклад в искусство Трудно допустить, чтобы с Олимпом происходило нечто иное. Но когда был признан его огромный вклад в сокровищищу эллинской музыки, разве мог он, прошедший путь от простого

фригийского авлета до родоначальника эллинской музыки, не превратиться в миф? Слишком уж нереально было все, что связано с ним Так в чем же, по мнению самих эллинов, заключалась заслуга Олимпа перед их музыкой?

\* Александр Полигистор в своем «Собрании [фактов] о фригийцах» Писал, что «Олимп первый ввел у эллинов "крумата"» (ПседдоПлутарх «О музыке» 5). По-гречески слово «крума» (крочис, множественное число жрочисто буквально означает «удар». Первоначально оно использовалось для определения звучания ударных инструментов К ударным инструментам в Древней Греции причислялись и все струнные, так как для извлечения звука пальцами или плектром ударяли по струнам Поллукс (IV 58) делит все инструменты на «ударные» и «духовыс» Таким образом, термином «крочростс» (крумата) обозначалась инструментальная музыка, исполняемая струнными инструментами Впоследствии он был перенесен и на произведения для духовых инструментов Следовательно, пол термином «коммата», в конечном счете, понималась любая пол термином «коммата».

Конечно, утверждение Александра Полигистора, что Олимп первый ввел в Грецию инструментальную музыку, не следует понимать

инстиументальная музыка.

буквально. И до Олимпа существовало «прикладное» инструментальное музицирование и, возможно, даже вногда звучали инструментальные пьесы, воглощающие без слов человеческие страсти. Но. мы уже знаем, несмотря на это, инструментальная музыка продолжала рассматриваться как нечто несерьезное и низменное Следовательно, только усилиями твооческого гения Олимпа было опрокинуто традиционное представление, и инструментальная музыка получила «права гражданства» Действительно, все известное о творчестве Олимпа показывает, что главной и единственной сферой его творческих интересов была «сольная авлетика» или, как она называлась по-гречески, «фідъ айдилис» (буквально — «годая авлетика») Псевдо-Плутарх (15) сообщает следующее «В первой книге [своего сочинения] "О музыке" Аристоксен говорит, что Олимп первый сыграл на авлосе Тоуквально. "проавлировал" і по-лидийски погребальную музыку, [посвященную] Пифону». Как уже указывалось, Пифон — мифический змей, убитый Аполлоном на том месте в Дельфах, где впоследствии было сооружено святилище Аполлона. Какого характера была музыка, посвященная смерти Пифона - врага Аполлона, преследовавшего его мать, Латону? Осмедился ли Олимп сыграть эддинам подлинно трагическую музыку в честь элейшего врага одного из главнейших одимпийских богов? Или, чтобы не возбуждать религнозной ненависти своих слушателей, авлет создал пародию на погребальную музыку, представляя убийство Пифона как фарс? А может быть, ко времени жизни Олимпа сюжет языческого мифа потерял свою остроту и превратился в обычное предание, все герои которого воспринимались нейтрально, без религиозного экстаза? Тогда Олимп мог в полной мере раскрыть свое дарование в создании трагедийного образа.

оез религиозного экстаза: 1 онда Олимп мог в полной мере раскрыть сюс дарование в создании трагелийного образа.
А вот другое сообщение, касающееся творчества Олимпа . Олимп, авлет из Фригии, создал авлетический ном в честь Аполлона, называемый "многоголовым"» (Псевдо-Плутарх, 7) Впос-

на смерть Пифона, также заимствован из мифологии Герой Персей убил Медузу — одну из трех сестер Горгон, страшных чудовищ, имевших три головы и одно тудовище. Оставшиеся в живых Горгоны жалуются Аполлону на Персея Внешний облик Горгон и дал ному название «многоголовый» (см. Пиндар «Пифийские оды» XII 23)> Имеются свидетельства, что Оличп содал номы, посвященые не только Аполлону, но и другим богам Афине. Арссу и Великой Матеры Кибеле (Псевдо-Плутарь 29 и 33). Если произведения в

честь Аполлона, Афины и Ареса — дань эдиннским богам, то ном в честь исконно-фригийской Кибелы, нужно думать, был для Олимпа поводом максимально использовать интонации музыки своето народа Псевло-Плутарх (7) приписывает Олимпу создание и «колееничного нома» (фира́тное уфос) Принято считать, что его ематика связана со стремительным бегом вониской колесницы или соревнованиями на колесницах. В обоих случаях предполагается воплощение героических образов, отражающих пафос сражения или спортивного состязания Однако в тратедии Еврипида «Орост» (ст. 1378—1380) выражение «колесничный мелос» (городстоу шбос) посы-

ледствии будет более подробно объяснено, что такое музыкальный ном и каково его происхо<sup>5</sup>кдение Сейчас же достаточно знать, что это инструментальная пьеса, зачастую с программным содержанием. Так вст. скожет «многоголового нома», как и «погребальной музыки»

полагает скорбное и трагическое звучание. Не был ли «колесничный ном» Олимпа музыкальной пьесой, отображающей похоронное цествие, когда тело умеривего или понибщего покоится на медленно двигающейся воинской колеснице. Драматическая направленность всех других известных сометов, положенных в основу инструментальных произведений Олимпа, говорит в пользу такого предположения. Всегда, когда возникает необходимость выразить в музыке то, что прежде считалось ей не подвластным, появляется потребность в новых средствах удожественной выразительности. И наоборот, в новых средствах удожественной выразительности. И наоборот,

сению в музыку необычных образов. Иначе говоря, зависимость между тематикой и средствами ее воллошения очень тесная. Поэтому, когда источники указывают, что Олимп активно использовал новые средства художественной выразительности, то это лишь подтверждает "дающесся значение его творчества для развития античной музыки Без поисков нового музыкального языка не счогли бы быть созданы новые образы и новая область — инструментальная программная музыка. Как свидетельствует Псевдо-Плутарх (11), в недошедшем до нас

впедрение пового музыкального языка зачастую способствует привне-

сочинении Аристоксена сообщатось, что по мнению древних музыкантов Олимп был создателем энтармонического рода Правда, эн-1- Рмония Олимпа отличалась от более поздних энтармонических ду с тоновым интервалом между нижними звуками (например, ми фа диез-ля) Если это лействительно так (хотя многие исследователя склонны считать текст этого раздела в трактате Псевдо-Плутарха испорченным и неверно передающим суть «энгармонии Олимпа»). то новая ладовая организация должна была казаться более напряженной и динамичной, ибо полутоновое притяжение, как известно, значительно активнее тонового, и более подходило для воплошения

118 тетрахордов. Она представляла собой трихорд, заключенный в рамки кварты и содержащий полутон между нижними двумя звуками (типа, ми-фа-ля). Возможно, такая даловая форма принада на смену трихор

праматических образов Олимпа Не нужно считать, что Одими в самом деле был «изобретателем» (въргтис) энгармонического рода, как это сообщает Аристоксен Ладовые формы не конструируются по желанию музыкантов, а являются результатом объективных процессов зволюции музыкального мышления. Скорее всего, возможны две версии толкования такого сообщения. Олимп мог оказаться одним из первых композиторов-новаторов, произведения которых послужили «опытным полигоном» для внедрения исторически новой ладовой организации, для опробования се художественных возможностей. Или же его творчество могло стать

своеобразной кульминацией применения новой ладовой формы, и поэтому она запечатлелась в сознании потомков, как «энгармония

Олимпа». Олимпу приписывается (Псевдо-Плутарх, 29) также создание некоторых ритмов, и среди них так называемый бакхий с метрической стопой, состоящей из двух длинных и одного краткого слога. Конечно, Олимп был в такой же мере «изобретателем» бакхия, как и «изобретателем» энгармонии. Нужно думать, что тогла, когда происходило

самое раннее осмысление, регистрация и катологизация ритмических форм, наиболее древние из сохранившихся образцов бакхия были зафиксированы в творчестве Олимпа. Отсюда вероятно и возникала мысль, что именно фригийский авлет был их первым создателем Конечно, все сохранившиеся сведения о творчестве Олимпа нельзя считать полными и точными. Многие данные были утрачены навсегда

еще во времена античности. Известные же ныне сообщения попали к нам не «из первых рук» Так, Аристоксен почерпнул их из какого-то древнего источника, а у него заимствовал Псевдо-Плутарх-Аналогичным образом. Пратин из Флиунта узнал их из какой-то бывшей в его распоряжении древней рукописи, которая, скорее всего, лишь передавала то, что было зафиксировано в еще более раннем источнике К Пратину этот материал попал от Псевло Плутарха, но не сразу, а через какую то «промежуточную» рукопись (причем таких «промежуточных» бывало и несколько) и т д. То же самос можно сказать и обо всех наших информаторах. Не мудрено, что при таких методах передачи постоянно вкрадывались неточности, искажения и даже явные ощибки, вызванные самыми различными причинами Во всяком случае, приведенные факты, вне зависимости от того,

верны они или сомнительны, являются единственными сведениями о творчестве великого Олимпа. Оставил ли после себя мастер учеников?

Между мифом и реальностью

110

Если речь идет об «олимпийском направлении» в развитии древнегреческой музыки, то вся последующая ее эволюция очень многим обязана творчеству фригийского авлета Это проявилось, прежде всего, в бурном развитии инструментального сольного музицирования и в дальнейшем преобразовании «энгармонии Олимпа», когда

произошло разделение нижнего полутона на два четвертитоновых интервала, а трихорд перерос в тетрахорд, и в результате возник знаменитый энгармонический роз. восхишавший античных слуша-

телей на протяжении нескольких столетий. Если говорить о школе Олимпа и его непосредственных учениках, то история сохранила нам только два имени Кратета и Гиеракса

Относительно первого из них известно лишь, что некоторые авторы приписывали ему создание «многоголового нома» (Псевдо-Плутарх 7), тогда как другие самому Одимпу. О втором его ученике сооб-

шается, что он умер очень юным, и его именем была названа пьеса

«Гиспакс», «которая игралась на авлосе [и сопровождала] прино-

еящих цветы в храм Геры» (Подлукс IV 78-79). Однако неизвестно,

была ли эта пъеса созлана самим Гиераксом или в его честь пругим

авлетом. Гиераксу приписывается создание авлосовой пьесы, называвшейся «эндроме», часто звучавшей во время соревнования

пятиборцев на Национальных играх.

#### ОЧЕРК ЧЕТВЕРТЫЙ ОТ РОЖЛЕНИЯ -ЛО СМЕРТИ

# Трнединая гармония Для успешного осуществления какого-либо дела нужно было прежде всего задобрить покровительствующего бога. Значит, требо-

валось жертвоприношение. Но чтобы избранное божество поняло.

что жертва предназначена именно ему, необходимо просладять бога, называя его имя Задача состояла в том, чтобы одновременно с божественным именем произносить такие слова, которые были бы ему приятны. Но по всеобщему убежаению божество любит песни и танцы Следовательно, найденные слова нужно не просто произносить, а петь, и пение сопровождать пляской Только в таком случае можно ублажить божество и надеяться на его покровительство. Но всего этого еще слишком чало. Если, например, предполагается охога, от успеха которой зависит жизнь многих людей, требуется специальный обряд, имитирующий процесс охоты В нем, нарялу с танцевальными движениями, послажающими повалькам охотника и

его жертвы, пелись заклинания, призванные привлечь зверя, вселить

В него страх, сковать его волю к спасению. Иными словами, необходима была целая серия целенаправленных театральных действий Они проволились по самым различным случаям, молитва, охота, свадьба, погребение, начало сева, сбор урожая, рождение ребенка, победное празднество, военное поражение, начало и окончание путецисствия, строительство жилья и храма, редлигомые праздники и т. д., причем границы между искусством и не искусством I практически не сущестовали. Творчество порождалось житейской неробходимостью и логикой мышления, а нормы жизни и обычаи требовали художественной имитации реальных событий В таких ус \ ловиях эстегическое удовлетворение было неразрывно связано итотами практической деятельности, а степень материальных выгод итотами практической деятельности, а степень материальных выгод

ставилась в зависимость от уровня и насышенности художественного содержания установленных обрядов. Недаром греческое слово «тёхуп» (технэ), употреблявшееся в поздние времена как «искусство».

123

не существовало танца лишь как совокупности пластических и осмысленных движений тела, распределенных в пространстве и времени Все эти вилы искусства действовали совместно Каждое из них. обладая своими собственными средствами, было одним из течений, выразительные средства которого вливались в общую полноводную реку художественного синтеза Известно, что произведения всех древнегреческих поэтов, именуемые «мелическими» (жесь - «распевными»), пелись. Это сочинения Алкея, Сапфо, Стесихора, Анакреонта, Ивика, Симонида,

Пиндара, Вакхилида и многих других Вне пения их поэзия не существовала, и без музыки они не могли восприниматься современниками, мышление которых было настроено на хуложественное сочетание искусств Поэтому их творчество в такой же степени относится к истории литературы, как и к истории музыки. И только потому что музыка, с которой пелись стихи мелических авторов, не сохранилась, они в настоящее время изучаются исключительно как памятники литературы. Но без музыки они как живопись без красок,

древнейший период обозначало любой вид практической деятельности, являвшийся результатом соединения опыта и знания Этим термином определялись и охота, и рыболовство, и столярное дело,

В таком взаимодеиствии художественного творчества и жизни была одна важная особенность искусство выступало элесь не расчлененным на отдельные виды, а как единый неразрывный комплекс Тогда не существовало поэзии только как искусства слова, организованного метрически: не существовало музыки исключительно как сопряжения звуков, имеюцих высотные и временные координаты:

и многие другие «искусства»

В Риме также девушки учились петь стихи Катулла, Тибулла и Проперция Сам Гораций («Оды» IV 9) указывал, что его оды предназначены для пения под струнный инструмент. Тот же Гораций («Сатиры» [ 10, 19) говорил о необходимости петь стихи Катулла Известно, что дочь поэта Стация пела стихотворения своего отца Плиний Младший (61/62 -- ок. 113 гг.) рассказывал («Письма» VII 4.8 9), как однажды он написал книжечку одиннадиатислоговых стихов («hendecasyllabos»), и их стали не только читать и переписы-

как море без шума прибоя, как цветы без запаха

вать, но и распевать «под кифару или лиру». Исполнение каждого стиха превращалось в поющуюся поэзию. Пицерон («Оратор» 55.183) ясно понимал если от стихов отнять мелодию, то останется «голая проза» Ведь античная поэзия была Метрической и основывалась на различных сочетаниях долгих и кратких слогов. Она была лишена того, что мы понимаем под словом

«рифма» Поэтому когда от поющейся метрической прозы, лищенной Рифмы, отнимают ее мелодическое содержание, дававшее эмо-Иионально-звуковое наполнение, то остается текст, выраженный лишь

/22

схемати ированной последовательностью ударных и безударных елогов. Иструдно представить себе, насколько обедненным оказывается полученный результат по сравнению с тем, что представляла собой омузыкаленная поэзия во вречена античности.

полученным результат по сравнению с тем, что представляла сохои омузыкаленная поззия во вречена аптичности.

Однако поэзия не только пелась, но и танцевалась. Без пляски обабала также нема, как и без музыки. Лукина («О пляско» 233 безапедляционно утверждает, что «пение сопряжено с пляской» Эта

сопряженность проявляется в том, что, по его мнению (там же. 62), танцор «должен движениями представлять содержание псени» Например, любой миф, изложенный в музыкально озвученном стихотворении, получал свое «подтвержление» в движениях и жестах. Танцем могло передаваться все: борьба титанов, судьба Семелы и Про-

ворении, получал свое «подтверждение» в движениях и жестах. Танцем могло передаваться все: борьба титанов, судьба Семелы и Прометея, сказание о Девкалионе, легенла о помищении Европы, предание о Делале и Икаре и т л. Греческий ритор IV в. Либаний («Речи» 64 f. 13) применял даже выражение «выплясывать лесню».

Само название танца с песней — «гипорхема» (ύπόρχημα) понималось как танец (орудно, подчиняющийся (йло) стихотворному сюжеть даже бессмертный Аполюн, вдомовитель и покровитель художе-

ственного творчества, также определялся как «мольпаст» (µодлиотіє), что подразумевало олновременно и певца, и таннора Считалось даже, что такие знаменитые музыканты, как Орфей и Мусей, «принадлежали к лучшим таннорам своего времени» (Лукиап, «О пляске» 15).

Это естественно, ибо музыкально-поэтическое искусство могло существовать только при «танневальном обеспечении». Без него даже

самая великая музыка и гениальная поэзия теряла в глазах современников какую-либо ценность. Во многих случаях не танец сопровождал песню, а наоборот, иссня служила иллюстрацией к танцу, он же выполнял основную художественную функцию. Только при таком положении Либаний («Речи» 64 f. 88) мог считать, что «песня изобретена ради танна». В этих словах совершенно ясио выражено античное понимание одного из вариантов взаимоотношений между песней и танцем В «Жизнеописании Пиндара», являющемся, скорее всего, плодом

работы античных филомогов-комментаторов, в каталог произведений мастера внесено «две книги гипорхем», то есть танцевальных песнопений на определенный сюжет Дошедшие до нас отрывки из гипорхем, приписывающиеся Пиндару, показывают, что в них могли быть использованы многочисленные танцевальные движения и мимические жесты Овидий («Письма с Понта» 1 1, 38) упоминает о «плящущем пеце» и о танцах, сопровождающих его песни (Овидий «Скорбные зветии» V 7, 25).

Свое законченное воплощение музыкально-поэтическо-танцевальное искусство получило в том художественном комплексе, который обозначается греческим словом «хообо» (хорос).

начал леть, «место [хорос] выровняли для пляски и ясно очертили широкий круг» В Спарте центральная площадь (стуорф), где высились статуи Аполлона. Артемилы и Лето, называлась «хорос», потому

что там танцевала молодежь (Павсаний III 11.9). Во-вторых, этим же термином обозначался своеобразный художественный феномен. который по-русски может быть условно определен как «хоровод» Конечно, межлу древнегреческим «хоросом» и русским «хороводом» довольно существенная разница как по форме, так и по содержанию Но их роднит сочетание выразительных средств поэзии, музыки и тания. Такое триелинство — всеобщая черта античного искусства до-

вольно продолжительного периода

(«Речи» 64 f. 74) свидетельствует, что еще в IV веке при наличии хорошего голоса, но без движений, художественный результат доставлял небольшое удовольствие. А автор сочинения «Первый Алкивиад» (108 a), приписываемого Платопу, утверждает «тот, кто поет, во время пения должен играть на кифаре и двигаться телом», Аристотель («Поэтика» XXVI 1462 а) отмечает, что рапсод Сосистрат и певец Мнасифей из Опунта (время жизни обоих неизвестно) сопровождали свои выступления соответствующими движениями.

Превний человек получал хуложественное наслаждение только в том случае, если все три искусства лействовали сообща. Либаний

Такое единение поэзии, музыки и танца требовало особых условий не только для создания произведений, но и для их существования В самом деле, когда поэзня не декламируется, а поется, возникает много вопросов, обусловленных взаимоотношениями слова и музыки. Среди них первый, требующий выяснения, связан с авторством: являлось ли музыкально-поэтическое произвеление продуктом работы одного творца или разных - поэта и музыканта?

Чтобы ответить на него, обратимся к свидетельствам превних авторов.

#### Поэт — это композитор

Среди работ знаменитого философа Аристотеля из Стагир (384) 322 гг. до н. э.) до нас дошел громадный энциклопедический груд под названием «Проблемы» (в некоторых рукописях он называется «Естественные проблемы»). Сочинение содержит сведения из раздичных научных областей, начиная от астрономии и кончая тине-

кологией. Оно может рассматриваться как своеобразный свод знаний, Достигнутых античностью приблизительно на рубеже III-II вв. до н. э Авторство самого Аристотеля более чем сомнительно, и большинство исследователей склоняется к мысли, что «Проблемы»

Представляют собой некий коллективный опус, части которого соз-

давались в различное время и лишь впоследствии были сведены в одну рукопись. Принято считать, что даже если «Проблемы» не принадлежат знаменитому философу, то все авторы, прямо или косвенно участвовавшие в их создании, вышли из школы Аристотеля. В этом смысле можно предполагать, что «Проблемы» пронизаны аристотелевским духом. Две их главы посвящены вопросам музыки и музыкальной акустики.

В одной из «Проблем» (XIX 20) используется слово «поэт» (погречески - лоптис) в интересующем нас ракурсе. Здесь ведется речь о звуке античной музыкальной системы, называющемся «меса» (µе́от средняя), и говорится, что «все хорошне мелодии многократно используют месу и все хорошие поэты часто обращаются к месе», Совершенно очевидно, что в данном случае «поэт» толкуется как «композитор», так как именно он руководит «распределением звуков в произвелении».

По свидетельству Афинея (XIV 635 f), у философа и историка III в. до н. э. Гиеронима с Родоса был труд под заглавием «О поэтах» Он состоял из многих книг. Пятая его книга называлась «О кифаролах» Под термином «кифарол» (хідорыбо́с, от хідоро и фо́т — песня) понимался музыкант-исполнитель, который пел, аккомпанируя себе на кифаре (в русскоязычной литературе, да и в изданиях на некоторых других европейских языках, утвердилась транскринция, илущая не от греческого слова, а от его латинской транслитерации «citharoedus» — «кифаред») Следовательно, если в сочинение, целиком посвященное «поэтам», входит кинга, повествующая о музыкантах, то ясно, что под термином «поэт» Гиероним подразуменал и музыкант

Плутарх («Греческие вопросы» 40) сообщает, что знаменитая греческая поэтесса Коринна была ученицей некой Миртис, которую он характеризует как «логітріп µєλшу» (буквально — «поэтесса мелодий») или иначе «создательница ме юдий» Значит, и элесь «поэт» представлен автором музыкальной части произведения.

Существуст много доказательств того, что в определение «поэт» вкладывалось и понятие «музыкант» Апулей («Флориды» XX) сообщает, что комелиограф V в. до н. э. Эпихарм из Метары сам сочинял музыку к своим произведениям. Тот же Апудей («Метаморфозы» 10, 9) пишет о том, как один «искусный поэт» создад I слова и мелодию произведения Павсаний (IX 30, 2) констатирует. I что на горе Геликов некогла были выставлены статуи поэтов «и І вообще людей, выдающихся в музыке». Цицерон («Об ораторе» III I 44. 174) вспоминает о том времени, когда «музыканты были также поэтами», и рассказывает («Тускуланские беседы» V 22, 63) о неком пифагорейце, последователе учения великого Пифагора с Самоса (540-500 гг до н э), которому античная традиция приписывает выдающиеся открытия во многих областях знаний. По словам

рона этот пифагореец создавал трагедии и, кроме того, был «искусен музыке»

Итак, на протяжении длительного времени считалось, что создателем текста и музыки был один и тот же автор. Это соответствовало вырмам жизни античного общества (особенно в Греции), где почти все свободные граждане обучались музыке Более того, умение итрать на струнцом инструменте, разбираться в музыкальных произведениях и их влиянии на правственность приметы культурного человека, Поэтому нет ничего удивительного в том, что древние поэты могли с успехом творить в поэтической и музыкальной областах.

И вместе с тем, несмотря на очевилность приведенных фактов, полной ясности заесь нет. Действительно, даже эти материалы не дают оснований для одномначного ответа на вопрос; являлись ли мелические поэты абсолютно всегаа и творцами музыки для своих собственных текстов? Известные факты истории показывают, что связь слова и музыки никогда не бывает равноправным союзом. в одних случаях главенство принадлежит тексту, и музыка играет «подчиненную роль, в других же, наоборот, — гегемония на стороне музыки Для подтверждения этой мысли можно привести бесконечно много примеров из самых различных культур, эпох и жанров.

Чтобы не вдаваться сейчас в сложненине и далеко не во всем еще изученные детали психологии художественного творчества, способные увести нас далеко в сторону от рассматриваемого материала, отмечу только следующее. Когда текст и музыка создаются одним человеком, то вступают в действие такие парадлельные показатели, как степень поэтического и музыкального таланта, поэтическое и музыкальное мастерство, поэтические и музыкальные вкусы и т. д. Лаже при самом поверхностном подходе к этой поистине необъятной проблеме нетрудно понять, сколько неоднозначных факторов сопутствуют такому процессу творчества и в какой громадной степени от них зависит конечный художественный результат. Другими словами, при едином творце проблема создания музыкально-поэтического произведения загалка со многими неизвестными, находящимися в неразрывной и глубинной связи друг с другом. Если же говорить об античных метиках, то количество неизвестных увеличивается в необозримой степени

I Чтобы это осознать, достаточно указать лишь на одно обстоненьство. Например, современный шансонье спел свою несию в конфертном зале какого либо гороза Затем она распространяется по всему миру при помощи целой серии средств современных коммуникаций — от грамзаписей до радио— и телевизионных трансляций. Среди столь могущественных способов полуляризации произведения тиракирование его нотной записи занимает очень скромное место, как по доступности, так и по скорости Ведь далеко не все знакомы с системой нотации, а быстрота распространения печатной продукции

эначительно отстает от радио- и телевизионных сигналов Для всех ясно, что античность была лишена всего этого. Даже использование нотной записи, выполняемой крайне медленно отдельными писцами-переписчиками, также остается пол большим вопросом. Дело в том, что известная в настоящее время древнегреческая буквенная нотация стала использоваться не ранее II в. до н. э. Поэтому сейчас трудно всерьез говорить о нотной записи произведений во времена античных меликов (VII—VI вв. до н. э.) Правла, энаменитый греческий георетик музыки Аристоксен из Тарента (IV в. до н. э.) в сох-

/26

ранившихся отрывках своего трактата «Элементы гармонии» упоминает о каком-то способе записи музыки, который, судя по емыраженням, основывался на фиксации интервалов, накодящихся между двумя последовательными звуками. Но если даже какая-то примитивная нотация и существовала во времена меликов, то она была настолько ограниченной в своих возможностях, что в лучшем случае ничего не могла перелать, кроме интервальной последовательности звуковысотной линии (известно, что запись ритмических аспектов музыкального материала была крайне примитивна лаже в более поздней античной нотации, поэтому по чулом сохранившимся нотным отрывкам невозможно в точности восстановить их некогда живую музыкальную ритмику).

При таких условиях распространение поэтических произвелений с одной и той же музыкой практически было неосуществимо. Произвеленой могостояло дело с текстом, пере поженным на папирус, который могостояло дело с текстом, пере поженным на папирус, который мог

преодолевать значительные расстояния Значит, нужно предполягать, что при неизменном тексте его музыка в различных местах была каждый раз извой Это намного упрошало популяризацию сочинений, так как в различных городах Эллады было много достаточно квалифициорованных музыкантов, способных заново «положить на

музыку» текст полюбившегося поэта

(«Пифийская ода» П 70—71) или что «сладостная песия с посыл. > ными едет в челне в Эгину» («Немейская ода» V 4—7) Если даже не считать подобные сентенции поэтическими метафорами (коти, скорее всего, они являются таковыми), то и тогда не следует думать, что автор имел в виду пересылку и текста, и музыки. В каждом новом тороде текст должен был выступать в новом музыкальном

В отдельных одах Пинлара (впрочем, как и в сочинениях других меликов) можно встретить указания на то, что «песня, полобно финикийскому грузу, посылается через вспенившесья море-

оформлении
Более того, не исключено, что некоторые из меликов, сочиняя свои тексты, заранее представляли, на какую мелодию они будут петься. Обычаи куложественной практики различных времен и на родов показывают, что очень часто на одну и ту же мелодию поются

различные тексты и, наоборот, один и те же слова озвучиваются

От поэкдения по смерти 127 личными напевами. О таком варианте сообщает Псевло-Плутапх когла говорит о времени Стесихора (то есть — об эпохе меликов). вине поэты, «создавая слова, приспосабливали к ним мелодии» вязи с этим интересно вспомнить, что у Аристофана в «Лягушках» 1301 1302) Эсхил упрекает Еврипида за то, что последний імствует свои мелодии из танцев, погребальных плачей, попуных произведений для авлоса, застольных песен. Несмотоя на что здесь речь идет уже о более поздней классической энохе. ая критика весьма знаменательна, так как она приоткрывает есу ная взаимоотношениями музыки и текста вообще в античности Музыку могли сочинять сами поэты, но для этой цели нередко явлекались и другие музыканты. Судя по источникам, они назались «мелографами» (от цёлос — мелодия и урбюю — пищу). Даже пр исполнение произведений поручалось нередко какому-либо пев-Эта традиция отражена в так называемых «Изречениях Пиндара» ла Пиндара спросили, «почему он лишет песни, а петь luxl не ест», знаменитый поэт провед парадлель с корабельными мастеии. «Умеющими делать кормило», но не умеющими им управлять. этих словах выражена убежденность в необходимости разделения оческого труда Вне сомнения, «Изречения Пиндара» — продукт ее поздани, чем времена меликов, но он отражает античное имание пиндаровской эпохи. Следовательно, контакты между словом и музыкой в античном сусстве были очень подвижны и проявлялись в самых различных омах Что же касается контактов поэзии и танца, то, нахолясь на эоге XXI века, вообще практически невозможно увидеть танцеьную пластику, действовавшую совместно с поэзией и музыкой дцать восемь или двадцать семь столетий тому назал. Задача ожняется еще и тем, что современники не оставили на этот счет саких конкретных свидетельств. Однако нужно думать, что здесь автора текста зависело еще меньше, чем в случае с музыкой ен стремился воплотить лишь сюжет авторского замысла. Нередственные же движения, их ритмика, распределение в просттстве и времени — все это зависело от вкуса исполнителя, тралиций хореографического воспитания и, консчно, от музыки, на которую еся текст Поэтому нужно помнить, что неравноправным был союз не только аду музыкой и словом, но также — между поэзией и танцем. Такое завиоправие существовало во всем триелинстве. Здесь действовали оны системы, объединявшей вилы искусства. Всякая система предтагает соподчиненность составляющих ее элементов. Вне такой юдчиненное™ никакое системное образование не может сущестать и распадается. Подобная черта характеризовала соединение кусств не только в античности. Вспомним хотя бы синтетические

Е В Герфман художественные феномены, возникшие в новое время оперу, современный балет и кино. Если, например, в опере музыка главенствует,

то в двух других видах она проявляет себя с разной степенью подчиненности Этот закон не поавластен времени. И античность не могла быть в этом отношении исключением. Не случайно Платон

128

(«Государство» III 400 а, III 400 d) считал, что «ритм и мелодия обязательно должны следовать за соответствующими словами, а не слова за ритмом и мелодней» В том же смысле Аристотедь («Поэтика» VI 145 b 15) рассматривал музыку как «приправу» (ηδυσμα) к трагедии. Не играет никакой роли, что эти свидетельства относятся не к периоду меликов, а к классическому В них выражена основная закономерность системы существования различных искусств, проявляющаяся в любую эпоху. Именно она и предопределила вычленение искусств в самостоятельные виды. Стремление каждого искусства к полной свободе владения своими средствами выразительности, без оглядки на «союзников», и привело к распаду некогда крепкого трисдинства

#### Танцующий авлет

Распад триединства был длительным и неравномерным процессом. Вначале из триады постепенно отпочковывались пары; музыкально-поэтическая, танцевально-музыкальная и поэтическо-танцевальная диады. Древние авторы очень скупо фиксировали такие перемены, но несмотря на их малочисленность, они дают некоторую возможность понять происходившие тогда изменения

При описании щита Ахилла Гомер («Илиада» XVIII 565-572) показывает, что хоровод юношей и девушек двигался под песию аэла (фогоос, от глагола «Егоегу» петь), аккомпанировавшего себе на форминге Сам певец-инструменталист уже не танцует, а только играет и поет Сходную картину можно наблюдать в «Одиссее» (IV 17), где аэд аккомпанирует пляскам на свадьбе Метапента, сына одного из ахейских вожлей В таких зарисовках нужно видеть не первый шаг к распаду триелинства, а уже одну из его конечных форм Действительно, самая древняя разновидность хороводов предполагает участие поющих и одновременно танцующих. Затем хоровод делится на две группы, из которых одна поет, а другая танцует, О таком изменении хоровода пишет Лукиан («О пляске» 16) Он

сообщает, что на Делосе во время жертвоприношений одна группа юношей ходила по кругу и пела, а саму пляску исполняли другие хоревты, которых Лукиан называет «лучшими плясунами». Как мы видим, даже поющая группа хора здесь еще не полностью избавилась от танцевальных движений певцы медленно ходят по кругу Однако они уже освобождены от самых важных танцевальных функций Значительно позже Лукиан («О пляске» 30) будет объяснять эту тенденцию разделения исполнителей физиологическими причинами

додпевать другие (не танцующие), «ибо усиленное дыхание при движении сбивало песню» На самом же деле «учащенное дыхание» было лишь следствием высвобождения танцевального искусства из сковывающих его рамок триединства. Подчиняясь художественной сопряженности, оно не могло проявить в полном объеме всех своих стедств выразительности, включая и те активные движения, которые

вызывали «учащенное дыхание». В период же «кризиса» триединства это стало возможным. Такое обстоятельство и вызвало необходимость в разделении функций исполнителей на певца-музыканта и тан-

поров. Это была одна форма, вычленившаяся из старинного хоровода. Другая же хоровое пение без танца. Римский писатель II в Авл Геллий («Аттические ночи» XX 3, 2), говоря о старинной пляске «sicinnia», утверждает, что раньше «танцуя пели то, что теперь покот стоя» Таким образом стали уже самостоятельно существовать танец с вокально-инструментальным сопровождением, хоровое пение без танца и танец с музыкальным сопровождением Распад триединства привел и к появлению инструментальной сольной музыки с танцевальным сопровожаением. Так как такой вид

нальном искусстве, есть смысл остановиться на нем более подробно, Павсаний (IX 12, 4), рассказывая о выдающемся авлете V-IV вв. ало н. Э. Прономе, сообщает, что музыкант доставлял исключительное удовольствие «мимикой и движеннями всего тела». Не следует, конечно, лумать, что это было основное достоинство знаменитого авлета Важно только уяснить, что «танцующий музыкант» ценился намного зыше, чем просто играющий (учтем, что авлет не мог к тому же

твогчества вообще вышел из употребления в современном профессио-

еще и петь, так как он играл на духовом инструменте). Такой подход к инструментальному исполнительству был естественен и соответствовал тогданним хуложественным представлениям. Лаже авлос и кифара, по выражению Лукиана («О танце» 26), «часть дела танца» По свидетельству же Афинея (XIV 618 с), лексикограф рубежа I в. до н. з. и I в. н. э. Трифон во второй книге своего труда

\*«Наименования» перечислия ряд сольных инструментальных пьес, которые «игрались на авлосе в соединении с танцами» Все они манляются разновидностями одного жанра, называвшегося «авлема» \*(αυλημα) или «авлесис» (αύλησις). Авлема — произведение для солирующего авлоса, а словом «авлесис» обозначался сам акт исполнения

пьесы иля авлоса-соло. Оба эти термина использовались как синонимы. Теперь рассмотрим некоторые сведения о пьесах, перечисленных Трифоном Начинает он с «комоса» (слово жощос пишется через «ю» и одно

«и», не путать с обозначением части античной трагелии, называвшейся «хоццос» є двумя буквачи «ц» и «о»). Первоначально это было 5 3av 40

как «похотливые и распутные песни». Они сопровождались вакхическим танцем участников цествия Филострат Старций («Картины» 2, 5) называет комос «богом, инспосылающим ночное веселье шумных пиров», и указывает, что ление, звучаныее во время комоса, сопровож дали авлосы и кроталы. Музыка этих танцевальных песнопений стала столь популярна, что начала исполняться авлетами вне рамок шествия Но все равно во время игры музыкант должен был выполнять серию

движений. Они были заимствованы из того вакхического танца, который прежде исполнялся во время шествия дионисийской процессии Аналогичного плана были авлемы «гедикомос» (ήδύχωμος - приятное шествие) и «мотон» (µовом, буквально — «нахал») Авлема «гинграс» (ујуурод), также названная Трифоном, игралась на особом авлосе, называвшемся «гинграс». Судя по сообщениям,

он был небольшого размера, имся произительный звук и использовался при исполнении пьес траурного характера. Поляукс (IV 76) пишет, что «гинграс -- маленький авлос, издававший жалобное и печальное звучание, по происхождению он финикийский . Почти то же самое и даже в аналогичных выражениях сообщает об этом авлосе и Афиней (XIV 174 f) Предположительно, гинграс был вначале вокально-инструментальным плачем по мифическому Адонису, любимцу Афролиты и представлял собой ритуальный обряд

с использованием танца. Судя по всему, в процессе развития с гинграсом произошло то же самое, что и с комосом: музыкальное оформление обряда превратилось в сольшую инструментальную пьесу, сопровождаемую танцевальными движениями Следующая авлема в перечне Трифона - «тетракомос» (тетражонос) Это побелная песнь и танец в честь Геракла (Поллукс IV 100 и IV 105). Танец имел военный характер, сохранившийся и тогда, когда тетракомос стал авлемой Музыкант играл ее, сопровождая музыку движениями, заимствованными из военного танца, Аналогичный характер имела авлема «полемикой» (подеціком, буквально-военный, боевой)

Авлема «эпифаллос» (є́піфάλλος), также приводящаяся Трифоном, происходит от древних дионисийских плествий, во время которых впереди процессии несли макет или изображение возбужденного мужского члена, служившего символом плодородия Аналогичным образом авлема «хорейос» (хореіос) имеет своими истоками хороводную музыку. Авлема же «каллиникос» (ходдічжос, букрально победная) возникла из торжественного гимна танца, исполнявшегося

в честь победителя Название авлемы «сикиннотирбэ» (откууоторби) произошло от соединения наименований двух танцев, «сикинна» и «тирбэ». Первый (обауук) — сатирический, стремительный, шумный, характеризуюпинося прыжками, а второй исполнялся на дионисийском празднике (торбії — суматоха). Праваа, никаких болсе или менее ясных свелений о втором танце не сохранилось. Однако представляется, что музыка авлемы сикиннотирбэ должна была иметь стремительный и бурный карактер, кстати, как и танцевальные движения играющего ее му-

Когда то авлема «тирокопикон» (Форокольоў) была песней и пля екой, исполнявшейся перед домом водлюбленной, своесбразно поющейся "и танцующейся серегацой (ее название произошлю от глагола «Фороколе(у» — стучаться в дверь) Необходимо привлечь на помощь всю свою фанталию, чтобы представить танцующего авлета, который музыкой авлоса и своими движениями и зображал серенаду влюбленного

таковы были основные разповидности инструментально-танцевального жанра, возникшего из древнего хоровода и из обрядоворитуальных лейств.

#### На все случан жизни

Народ хочет освободить богиню мира Ирину из подземелья, куда она заключена богом войны Вход в подземелье завален огромным камием Для того чтобы савинуть его с места и откатить, люди обвязывают камень канатом, тянут его и поют.

> > (Пер. В. В. Латышева)

Такая сцена запечатлена в комелии Аристофана «Мир» (510 - 517) Русский ученый рубежа XIX — XX вв. Ф. Ф. Зелинский ужидел глубокую общность между этой песней и знаменитой русской «Дубинушкой» Действительно, обе песни являются средством ритмической организации работы, помогающей объединить усилия многих людей

многих людеи
Античный музыкальный быт знал и другие песни подобного
рода. Среди мельников бытовала популярмая песенка, отражавшая
их утомительный и однообразный грул. Вель работа с мельнячными
жерновами была связнана с изнурительным и постоянным физическим
напряжением, так как мукомол руками и грудью упирался в шест,
приводивший в движение верхний жернов Тяжелая и продолжительная работа сопровождалась монотонным скрежетом жерновов Пас-

92

Флагмент припева лесни мельников нам сохранил Плутарх («Пир семи мулрецов» 14) «Мелет мельник, мелет. Menet a Buttar

ос» Она упоминается Афинеем (XIV 618 d) «...шейос" так называется мельничная Іпеснь I, которую они пели пока молоди». Афиней, объясняя этимологию слова «ІнфТос» пишет « .может быть, оно произонило от "Ідоліс"» У дорийцев "щоліс" [гималис] обозначает то, что получено обратно [после перемола зерна] по отношению к количеству взятой пшеницы» Олнако подлинное происхождение этого слова не ясно

Правитель великой Митилены»

народной партия отец которого имед мельницу, мельник вращает свой мельничный жернов, а Питтак - государственный Можно себе представить частые повторения музыкальных фраз («Мелет, мельник, мелет»), словно иллюстрирующих тяжелую и безостановочную работу

Злесь сравнивается трул мельника с работой правителя города Митилены на острове Лесбосе Питтака (VII-VI вв. до н 3.), вождя

Однако благодаря своему однообразию и бесконечно повторяющемуся однотициому ритмическому движению, песня должна была облегчать общее состояние работника, организуя и упорядочивая его равномерные действия Известно также, как широко была распространена песня гребцов, ритмичная музыка которой сопровождала их труд. Она называлась

о ней не сохранилось. Не исключено, что эта песня звучала с аккомпанементом трнеравла (трпрофаде), то есть музыканта, игравшего на авлосе и регулировавшего движение гребцов на триерах (судно с тремя рядами гребцов) и других кораблях До нас дошли отдельные названия и некоторых трудовых песен

«сиресиа» (гюсої — гребля) К сожалению, болес никаких свелений

песня женщин-веяльшиц зерна называлась «плистикоп» (лтіотіхоу, от лтіоою - дроблю, колю). Были песни банщиков, свинопасов (συβωτικόν μέλος), пастухов (βουχολισμός) и земледельнев (усмоуляот ислос). Однако кроме мимолетных упоминаний о них нет

иных данных Ясно только, что среди работников различных ремесел были распространены свои «профессиональные» песни Даже нишие, странствовавшие и попрошайничавшие с воронами на руке, пели особые песни, называвшиеся «коронисма» (хоройующа «воронья песнь»). И, конечно, имелись свои песни у разбойников, орудовавших в Римской империи. По свидетельству Апудея («Метаморфозы» 4.

22), они распевали гимны в честь бога войны Марса. Как у всех народов, в Греции и Риме звучали колыбельные и

нравоучительные песни (последние в Греции носили название «γνωμολογικά μέλη»)

133 От рождения до смерти Не менее распространены были и любовные песни. Они представляли собой наиболее многочисленную разновидность песен. Однако уцелевине сведения касаются лишь нескольких из них Так, некогда существовала пасторальная песня «номион» (убдюу) Ее название произоцело от «уоци» - пастбище Афиней (XIV 619 c-d) приводит отрывок из первой книги утраченных «Любовных историй» философа и эссенста IV-III вв. до н э Клеарха, описывающий содержание «номион». Вот перевод этого текста: «Эрисфания была сочинительницей песен и она влюбилась в Меналка, когла он охотился. Она стала домогаться его, преследуя своими желаниями В своих скитаниях и блужданиях она проходила по всем горным рошам. не только люди, известные своей черствостью, но даже самые кровожадные из диких зверей проникались симпатией к ее горю, виля ее страстные належды. Так она сочиняла песню и создав ее, говорят, бродила в диких кущах, кромко крича и распевая то, что называется "номион", гле есть слова, "Лубы высоки. Меналк"». Конечно, такое описание не содержит сведений о музыкс, но оно хотя бы дает возможность почувствовать грустный и тоскливый характер песнопения. Это песня о несбывшенся любви и о разрупісиных надеждах Тот же Афиней (XIV 619 d-е) приводит выдержку из IV книги несохранивизегося трактата Аристоксена «О музыке». Она посвящена лирической любовной песне, называвшейся «Калике» и распевавшейся на текст Стесихора « девушка по имени Калике, полюбившая молодого Эватла, скромно молит Афродиту, чтобы она помогла [сй] выйти за него замуж. Когла юноша отверг ее, она бросилась со скалы в Левкаде». Здесь та же тема неразделенной любви. Древний мир был богат и песнями, тематика которых тесно соприкасалась с животренещущими событиями политической и общественной жизни. Причем они создавались часто в самый разгар

мололого Эватла, скромно молит Афродиту, чтобы она помогла [ей] выйти за него замуж. Когла юноша отверт ес, она бросилась со скалы в Левкаде». Зтесь та же тема неразглеленной любви. Древний мир был богат и песнями, тематика которых тесно соприкасалась с животретиещущими событиями политической и общественной жизни. Причем они создавались часто в самый разгар событий, либо сразу же вслед за ними. Когда римскому диктатору Сулле перевально уже за пятьдесят лет и он вступил в брак с мололой дочерью верховного жреца Метелла, то моментально появились двусмысленные песенки, высмеивающие старика. Они с неимоверной скоростью распространились среди населения Рима (Плутарх «Сулла» 6, 15).

В начале 1 в среди римлян был очень популярен командующий райнскими легионами Германик, сын полководца Друза Старшего. Он стал жертвой политических интриг и был отравлен. Весть об

этом моментально распространилась в Риме. Но большинство людей знало только, что он заболел. Затем неизвестно откуда появилась ложная всеть, что Германик якобы выздоровел. Сразу же на улицах Рима стали распевать радостную песню, посвященную этому событию и прославляющую выздоровление Германика.

134

во времена Юдия Цезаря. По этому поводу быда сочинена песенка о том, как Цезарь по собственному желанию ввел чужеземиев в римский сенат (Светоний «Божественный Юлий» 80, 2). В песнях доставалось не только сильным мира, но и рядовым

люлям, просдавившим себя как с хорошей, так и с плохой стороны, Например. Флавий Филострат («Аполлоний Тианский» IV 20) упоминает о неком юноше, известном своей непотребной разнуздан-

ностью, о котором сложили песенку, распевавшуюся на всех перек-

рестках

В римской жизни получил распространение жанр, названный «кантик» и представлявший собой песню, заимствованную либо ив трагедии, либо из ателланы (по названию городка Ателла, находившегося в Кампании) серии комических сценок, которые разыгрывались в традициях народного театра. Иными словами, кантик - это автономная музыкально-поэтическая форма, вычленившаяся из драматического произведения и жившая в дальней

шем самостоятельной жизнью (как известно, подобные явления практикуются и в новое время арии и куплеты из опер, песни и музыка из кинофильмов и спектаклей и т д ) В основном это были песни, правившиеся публике своей музыкальностью и остротой содержания. Причем уже на театральных представлениях становидось ясно, какой кантик начнет свой собственный путь по жизни, независимый от произвеления, для которого он был первоначально создан. Слушатели уже в театре сразу отмечали его и бурно реагировали на его исполнение Об одном таком случае сообщает

запели песенку «Шел курносый из деревни», все зрители моментально подхватили ее. Впоследствии она была разнесена по Риму и стала, как сейчас принято называть, плягером, Популярные кантики неизменно сопровождали не только увесе-

Светоний («Гальба» 13) Когда во время представления ателланы

ления, проходившие в частных домах римских граждан, но зачастую и общественные мероприятия

Когда Юлий Цезарь был убит, то на его погребальных играх распевалась песенка на стихи Пакувия (220-130 гг. до н. э.) заимствованная из трагедии «Спор об оружии» Ее сюжетом служил знаменитый спор Одиссея и Аякса о доспехах, оставшихся после смерти Ахилла Оскорбленный ахейцами, Аякс поет «Разве я не был спасителем моих убийц?» В этих словах все видели прямые аналогия с Цезарем и его убийцами Брутом и Кассием, которых он

прежде простил за участие в гражданской войне (Светоний «Божественный Юлий 84, 2) Известен также рассказ Тацита (55 -120 гг.), в котором говорится, как на празднике Нерон, желая унизить своего соперника в борьбе за власть Британника, приказал ему петь. В ответ тот пропел стихи

135

фрагмента вполне обоснованно предполагают, что речь идет здесь о кантике, взятом из «Андромахи» Квинта Энния (239-169 гг. до

Говоря о песнях, распевавшихся на улицах и площадях Рима, нельзя обойти молчанием триумфальный церемониал - грандиозное театрали зованное политическое представление, разыгрывавшееся в честь возвращения с победой кого-либо из полководцев. Иногда этот

н. э).

спектакль продолжался несколько дней, в зависимости от количества военных трофеев, которые предстояло предъявить сенату и римскому народу, как свидстельство великой победы триумфатора Церемониал открывался шествием сенаторов, направлявшихся от Триумфальных ворот на Марсово поле к Капитолию. Затем раздавались сигналы военных труб, и трогались в путь по улицам Рима многочисленные повозки со скарбом, награбленным у покорешного народа. В них было все, начиная от захваченного оружия и прочей воинской амуниции и кончая драгоценностями. Потом выпускали жертвенных быков, разукращенных лентами и цветочными гирляндами. Вслед за ними везли сокровища побежденного царя и вели

его самого и членов его семьи. После этого под восторженные крики толны на роскошной колеснице, ыпряженной четверкой белых до-

шалей, появлялся трнумфатор, а за ним и армия Воины ціли, увенчанные лаврами, а иногда они держали в руках оливковые ветви. Солдаты восклицали «Ио, триумф<sup>†</sup>» Шествуя по Ряму, они воспевали свои полвиги и свершения своего полководцатриумфатора. Эти хвалебные песни гремели над всем Римом. Жители «вечного города» воспринимали их по-разному. Те, у кого были в войске близкис, радоватись благополучному их возвращению и счастливому завершению похода. Владельцы тавери и прочих питей-

ных и увеселительных заведений, слушая такие песни, предвидели хороший заработок. Праздные зеваки, всегда имеющиеся в любом крупном городе, смотрели на шеренги войск с полным равнолушием Некоторые же жители воспринимали это громкое пение с явной неприязнью. Вель всякому добропорядочному римлянину жилось спокойнее, когла эти полчища грубых мужчин, кичащихся своей храбростью и ранами, находились подальше от столицы. Здесь же от них можно было ожидать любых выходок. Во время триумфальных горжеств звучали также и «более чувственные песни» (Тит Ливии XXII 4, 6) подвыпивших создат, а иногда — просто неприличные. Более того, во время некоторых триумфов такие фривольно-скабрезные песни распевались непосредственно в горжественном шествии

армин-победительницы. Так как в такие дни разрешалось все, то солдаты чаще всего использовали предоставленную им свободу для выражения собственного отношения ко всему происходящему на

136 упицах Рима и даже к самому триумфатору Правда, песни иногда

были посвящены и воспоминаниям о погибщих. Но это были не плачи и не скорбные мелодии, а гимны прославления, воспевающие славную героическую смерть (Тит Ливин X 30, 9)

Нередко здесь звучали шутки, выкрикивались непристойные остроты и двусмысленности, облаченные в форму стихов или незатейливых песенок. У Тита Ливия они называются «грубыми стихами» (inconditi versus -IV 53, 11) или «грубыми песнями» (carmina

incondita-IV 20, 2). Например, ходили слухи, что Цезарь сожительствовал с Никоме дом IV (94 - 74 гг. до н. э.), царем Вифинии и союзником Рима в борьбе с понтийским царем Митридатом. Светоний («Божественный

Юлий» 49, 4) сообщает, что во время триумфа Цезаря в ознаменование победы над галлами вонны, шагая за колесницей триумфатора, пели сатирическую песию, к словам которой прислушивались все люди. Ее смысл прост. Цезарь покоряет галлов, а Никомед. Цезаря, Цезарь

торжествует, покорив галлов, а Никомел - покорив Цезаря. Во время этого же триумфа распевалась и другая песенка, освешавшая иные наклонности Цезаря, и в частности, его страсть к чужим женам (Светоний, там же, 51).

#### В честь Гименея

Геродот (VI 129) рассказывает историю о том, как тиран Сикиона Клисфен (ок. 600 — 565 гг. до н. э) выбирал жениха для своей лочери. В назначенный лень он пригласил на торжество всех женихов. После принесения жертвы богам и угощения женихи стали состязаться в песнях В самый разгар пиршества и состязаний афинянии

Гиппоклид повелел авлету сыграть плясовую мелодию и начал самозабвенно танцевать. Гиппоклил танцевал и сам получал от этого невыразимое наслаждение. Его движения воплощали устремления души и черты характера. Танец словно стал выражением его собственной сущности. Гиппоклид так вошел в раж, что забыл обо всем

на свете. Он велел внести стол, вспрытнул на него и продолжил свою пляску с еще большей энергией и самозабвенностью. Войдя в экстаз, он встал на столе на голову, а ногами болтал в воздухе, как бы продолжая ими свою неистовую пляску. Клисфен же, отец

невесты, смотрел на него и с ужасом думал, что этот непристойный танцор мог стать его зятем; и он сделал все, чтобы этого не произошло. История, переданная Геродотом, в полной мере отражает особенности античного отношения к искусству в непрофессиональной среде. Древние традиции воспитания и нормы жизни заставляли относиться к любому художественному творчеству, в том числе и к

танцу, как к одному из важнейших способов самовыражения. Для громадного большинства людей танец, как и пение, были не делом

один из многих случаев, кола женихов и невест выбирали в зависимости от исполняемых ими любимых песен и танцев И вот справъялась свальба то был довольно продолжительный и насыщенный музыкой обряд. Он начинался с наступлением вечера. Под звуки авлоса невеста выходила из дома родителей и салилась в повозку или даже на колесиниу Ее охружати друзья и родственники, поющие свадебные песни затем начиналось пествие Впереля колесиницы шли авлеты, игранише специальную авлему, называвщуюся «гамелион» («усцийдо» — это наименование произоплю от глагола «усцибо» жениться) брачное же жертвоприношение с пирписетвом называвлось «нажели» (усцийдох) а в атическом ка-

лендаре существовал даже «брачный месяц» гамелион (соответствующий второй половине января первой половине феврали) Наряду с авлемой «тамелион» существивал и «тамелион мелос» (усциймом µймо — свадебное пение). Не исключено, что это была авъюсовая мелодии и) «тамелиона», но исполнявшаяся уже со сло-

Нужно думать, что в античном мире нередко пользовались таким способом познания человека. Приведенный Геродотом пример — лишь

Гиппоклида помог узнать его подлянную сущность.

профессионального реместа, а формой досута Злесь можно было хотя бы на время отойти от сосредоточенности каждодневных хлопот, мешвющих проявлению личных устремлений, свободе чувств и искреннему воплошению сиюминутного расположения духа Поэтому именно во время досута в песне и танне со всей определенностью проявлялись наклонности и влечения, уровень культуры и сосбенности воспитания, а иногда даже сокровенные стремления и страсти. Песня и танец служили свособразным показателем приролы человска, его подлинных склонностей и внутренних запросов, не прикрытых никакими внешними одеждами. Таким образом, самозабиенный танец инакакими внешними одеждами. Таким образом, самозабиенный танец

вами. Именно эту песнь пели друзья и родственники невесты, участвовавшие в свядебном кортеже.
За колесницей цила мать невесты. Она несла в руке факел, зажженный от домашнего очага и являющийся символом связи между прежним родительским домом невесты и новым мужниным — от очага к очагу. Вместе с матерью факелы несли слуги Затем следовали молодые женщины, а за ними — мужчины Завершили кортеж тан-

приветствовали молодоженов, желая им счастья и всяческих благ. Участники свадебной церемонии были убеждены, что их шествие возглавляют не авлеты, как яго могло ноказаться при взгляде на процессию, а невидимый для человеческого глаза юный бог брака Гименев, спутник богини любви Афродиты. Легенаа гласит, что он был рожден не богом, а простым человеком. Однажды, в самый канун нескольких свадеб, разбоними политили группу афинских девушек, которые должны были выйти замуж. В городе воцарился

цоры, плясавшие под звуки струнных инструментов. Встречные

Гименей. Повсюду начали греметь возгласы: «О. Гимен, о. Гименей!» Под эти возгласы и состоялись свадьбы спасенных девушек. С тех пор Гименей был обожествлен, и на каждой свальбе поют гимн в его честь. Он открывает всякое свадебное шествие, возглавляя его на своих белоснежных крыльях. Поэтому в течение всего пути от дома невесты к дому жениха звучала свадебная песнь, с постоянно

повторяющимся рефреном. «О. Гимен, о. Гименей!»

(бієуєртіхоў цёхос- песнь пробуждения)

хранительница и поэтому нужно задобрить духов домашнего очага Затем начиналось пиршество, после которого невесту и жениха провожали к опочивальне. Прошаясь с ними, гости пели особую разновидность специальной песни «эпиталамы» (глюскащоу, Осідоцос - опочивальня, брачный покой), которая называлась «катакойметикон» (хотохоциптіхоў, от хотохоцису — уклалывать спать). Это была своеобразная колыбельная песенка, со словами, полными намеков и двусмыслиц. Спев ее, гости расходились по домам, но

наутро они вновь собирались перед спальней молодоженов, чтобы

После прибытия молодой жены в новый дом она начинала исполнение священных обрядов у домашнего очага. Отныне она его

### пролеть им вторую разновидность эпиталамы - «дистертикоп» Трапеза с музыкой

 Во весь день до зашествия солнца блаженные боги Все пировали, серпца услаждан на пиршестве общем Звуками лиры прекрасной, бряцаншей в руках Аполлона, Пенкем Муз, отвечавших бряванию сладостным гласом»

расположенный в конце первой песни гомеровской «Илиалы» (1 601 604) В приведенном отрывке запечатлен один из древнейших обычаев, существованший у многих народов с доисторических времен, - трапеза с музыкой. При различном уровне культуры, неодинаковом укладе жизни, этот обычай уравнивал всех эллинов и

Так в переводе Н И Гнедича звучит четырехстрочный фрагмент,

варваров, римлян и гетов, этрусков и финикийцев, скифов и персов. Эллины следовали такой традиции издавна. Поэтому и их боги не

могли пировать без музыки, так как земной обычай был перенесен на небожителей К сожалению, в поэме Гомера не сказано, о чем пели музы, когда остальные олимпийцы наполняли свои божественные желудки Но в «Одиссее» (VIII 72 74), где рассказывается о пирс у царя

феаков Алкиноя, в подобной ситуации певец Демодок пост «славные леяния мужей»: о храбром Ахилле, о мудром Одиссес, Аналогичным образом другой гомеровский певец Фемий («Одиссея» XI, XVI) пост

139

их занятий. Именно с этой целью владыки приглаціали и нанимали их в свои дворцы, и там они услаждали слух хозяев и гостей Если богатые властелины древнего мира имели возможность содержать и оплачивать невцов, то обыкновенные люди в такой же ситуации довольствовались собственным пением и пением своих гостей Традиция петь за пиршественным столом, столь популярная уже в гомеровское время, была с успехом продолжена более поздними

о возвращении героев Троянской войны домой. Значит, гомеровские певцы или, как их называли, азды, во время трапез пели о героических делах минувших дней, что и составляло одно из основных

поколениями и также как бы на двух уровнях, цари, императоры, различные вельможи и сановники пользовались услугами профессиональных музыкантов, а всем остальным оставелось надеяться на свои лилетантские возможности. Жанр застольной песни получил название «сколнон мелос»

(σκόλιον μέλος) или просто «сколия». Само греческое прилагательное «охожом» обозначает «кривой», «изогнутый», «извилистый». Считается, что его применение к пиршественному пению было связано со следующим обычаем.

Вначале обела подавали рыбу и птицу, которую съслали без вина. Затем приносились десертные блюда уже с вином. Эта вторая часть обела называлась «симпосион» (опилоском). После обильных возлия-

ний песню затягивал самый искусный в этом деле среди застольной компании. Во время пения он держал в руках лавровую или миртовую вствь. Завершив песнь, он передавал вствь следующему певцу, но не тому, который силел с ним рядом, а любому другому. Так создавался «не прямой», а словно «искривленный» порядок выступающих. Отсю-

да якобы и пошло название «сколия». Правда, существует и другое его объяснение. Прокл. («Хрестоматия» 19) пишет, что «сколическое нение звучало на попойках, отсюда иногда оно называлось "пьяное"» Значит, Прокл выводит «сколион» («извилистый») из характера поведения человека после излишних возлияний, считая, что и пение его должно быть «извилистым», не прямым Трудно сказать, какое из привеленных толкований ближе к истине

Следуя древнейшему застольному репертуару, в более поздние времена сотрапезники продолжали петь как о мифических, так и об исторических героических деяниях. Так, например, Аристофан в комелии «Осы» (ст. 1233) намекает на сколию, сюжет которой связан с одним из подвигов Геракла Могучий Геракл посетил своего друга Адмета, царя города Фер. Но не в добрый час появился он

в его дворце Жена Адмета Алкестида должна умереть, так как никто кроме нее во всем царстве не решился вместо царя добровольно отдать себя в руки бога смерти Таната и сойти в мрачное царство Аида Геракл смело вступает в борьбу с Танатом и после неистового

единоборства освобождает Алкестилу.

140 E. B. Feouman В другой своей комедии «Ахарияне» (ст. 980) Апистофан упоминает сколию, посвященную политической борьбе между аристократами и сыновьями тирана Писистрата. В ней прославляются Гармодий и Аристотитон, убившие Гиппарха, Известно также, что темой одной из популярных сколий было величие героев Марафонской битвы (490 г. до н. э.), гле греки победили персов. Такая традиция петь во время пиршества песни, отражавшие героическое прошлое, была характерна и для Рима. Особенно ее придерживались приверженцы древнеримских обычаев. По свилетельству Цицерона («Тускуланские беселы» IV 2, 3 и «Брут» 19, знаменитый государственный деятель, историк, оратор и ревнитель древнеримского образа жизни Марк Порций Катон Старший (234—149 гг. до н э.) в своем сочинении «Начада» высоко ценил певческое обращение к древней героике Вместе с тем, как греки, так и римляне во время трапезы пели песни и другого содержания, где прославлялись уже не героические лела, а простые человеческие слабости, без которых, по мнению древних, нет полноценной человеческой жизни с ее страстями, увлечениями и подоками. Самым древним из дошедших до нас произвелений такого рода является сколия Алкея с острова Лесбоса (конец

дении такого рода является сколия Алкей с острова лесосоа (конец. VII—начало VI вв. до н. э.) Это был воинственный аристократ из Митилены. Согласно молве он с одинаковым услехом владел и лирой, и мечом. Враг лемократии, он своим творчеством служил аристократии и был известен как любитель роскошной жизни, где женшины и вино занимали далеко не последнее место. У Афинея (X. 29 в) можно прочесть, что Алкей писал свои поризведения во

время обильных возлияний Вот сохранившаяся его сколия в переводе В. В. Крестовского:

«Давайте пить! Зачем нам ждать Отней полуночного пира?

Нас будет сомице освещать, А забавлять — вино и акра!

Нас будет соляще освещать, А забавлять — вино и лира! Наполни ж чашу мне вином! Да лей смелее, лей до крач! Друзья, потолим, замирая, Мы лучив в нектасе живом!

Восходит Сириус над нами, — Нас мучит жажда, мучит жар. Вон – даже трезвый – Вакхов дар Глответ жадимми устами

Глответ жадными устами

Гак что ж нам ждать! Давайте пить!

Друзья, возделаем рассадник.
И станем рыяно разводять

Пуопуоро сочный виноградник!»

В греческом и римском быту были распространены и эротические олии (см. Афиней XV 694 с—695 f). Аристофан в «Лятушках» с 849) вкладывает в уста Эсхила обвинения, направленные против рипида, якобы заимствовавшего некоторые сюжеты и мелодии эмх песен с Крита Согласно схолиасту, Аристофан имел в виду итские эпотические сколини, наложнявшие отпечаток на непристой-

ге (по мнению сходиаста) песни Еврипила во несохранившихся его

Во время трапез звучали не только сколии Как можно судить по зличным источникам, в богатых римских домах все делагось для го, чтобы усладить гостей разнообразными музыкальными развлениями. От них получали утовольствие не только гости, но и сами звева Авл Геллий (XIX 9) рассказывает о торжественном обеле, священном дню рождения некосто юноши, «родом из Азии», но не звазного по имени Там пелиць стихи Акакреонта, Сапфо и злегии угих авторов. Одновременно с ними распевались стихи римских этов Лициния и Катулла Сообщения такого рода подтверждаются иными источниками заменитый сатирический поэт рубежа I и вв Ювенал («Сатиры» XI 179—182) предвосхищаст, что на пирушке услыщит в певческом исполнении Гомера и Вергилия
В перерывах между вокальной музыкой гостей угощели «инстру-

есах «Эол» и «Критянки»

От рождения — до сперти

141

ет, как во время возлияния «немино поиграла авлетистка», а 1улей («Метаморфоза» 5, 3) сообщает, что после трапезы «кто-то ин запел, а другой заиграл на кифаре» Значит, и после обела одолжала звучать пузыка В своих «Письмах» (IX 36, 4 и IX 40, Плиний Младший нередко упоминает, что после обела он слущает полнителя на лире Гораций («Эпеды» 8, 5—6), обещая фавориту

Плиний Младший нередко упоминает, что после обеда он слущает полнителя на лире Тораций («Эпсты» 8, 5—6), обещая фавориту инератора Августа отпраздновать на торжественном обеде победу и Акциуме (2 сентября 31 г. до н в), предвкущает услышать и мелодии дорийской лиры и фригийского авлоса На лирах времен Римской империи можно было встретить полнителей с Востока, а также певцов из Кадикса и Алекнарии
Когда Плиний Младший приглащает на обед своего сверстника

птиция Клара («Письма» 1 15, 2), то он предлагает гостю на его бор либо велую свену из комедии и игру на лире, либо устрицы

танец прославленных танцовщиц из Гадесса. Так создавалась специфическая музыкальная обстановка пиршева, называвшаяся «акроача» (согросцей), под которой подразумелось развлечение приятное для слуха.

Перед уходом в царство Аида

Когда человек умирал, его душа, по представлениям эллинов, 
ускалась в царство Аида, откула нет возврата. Но перед тем как

она переселялась в царство теней, друзья и близкие прощались с покойным. Обряд проціания был весь пронизан музыкой. К сожалению, история не сохранила нам многих материалов, связанных с музыкальным оформлением погребений. Но даже по тому, что уцелело, можно слить, скоть ведико было этесь музыкальне, разнорбязые

судить, сколь велико было здесь музыкальное разнообразие.

Самым распространенным жанром в этой области были «трены» («Өрйүо» это название встречается в русскоязычной музыкальной длятератире в неправильной транскрипции как «фосны»). Они исполь-

зовались издавна. Самый ранний из известных нам образнов тренов запечатлен в последней песие гомеровской «Илиалы» (XXIV 719—787) — плач над телом троянского героя Гектора, убитого Ахиллом Перед нами эскиз развернутого музыкально-праматического произведения, образавшего своеобразимы построением.

Вначале упоминаются «запевалы тренов» (θρήνων εξαρχοι), начинающие плач нал телом Гектора. К ним подключаются голоса присухстимощих женции. Затем поднимает плач жена Гектора Андромах-

Троянки подхватывают его. Их сменяет голос матери Гектора— Гекубы, К ней присосынивногся и другие женщины-соотечественницы В последнем элимоде слышен двам Елены, ставщей причиной Троянской войны и, в конечном счете, — гибели Гектора. В заключение «стенал весь народ несчетный» Затем следовал обряд сожжения тела Гектора на костре

Это яркий образец музыкально-хутожественной формы, гле сольное отнольн чередуются с хоровым рефреном. Правал, по гомеровскому тексту трудно судить, какая роль в музыкальной композиции отводилась «запевалам тренов». Пели ли они сольные эпизоды (которые у Гомера исполняются Андромахой, Гекубой и Еленой)? Выполняли ли они функции хора? Не говорит гомеровкий текст ничеои об инструментальном сопровождении, хотя хорошо известно, что трены всегла звучали в сопровождении авлосов. Однако, несмотря на все эти неясности. последняя песнь «Илиалы» со всей оцевидностью

с хором Можно предполагать, что в более подлиие времена, даже при всех изменениях, трены сохранили этот принцип. В Грении и Риме для погребения специально нанимались профессиональные певицы-плакальщицы и музыканты Среди плакальщиц собенно ценклись женщины из Карий — стряны, находившейся на юго-запале Малой Азии. Они слыли непревзойден-

показывает, что древние трены основывались на диалоге солистов

профессиональные певицы-глажальщицы и музыкаты среды плакальщи сосбенно ценклись женщины из Карий — страны, находившейся на юго-запале Малой Азии. Опи сльди непревзойденными по своему мастерству. В обиход даже вошло название «карийское пение» (харисо у цёдор). Это была предельно динамизированная музыка, исполнявщаяся с подлинным драматизмом. Она не могла оставить имкого равнодушным и вызывала сопереживание и слезы на глазах даже у самых слержанных и черствых людей. Плакальшины пели не только в момент погребения. Их голоса звучали и во воемя похоронного шествия, и на поминках. использовался кариицами, перенявщими его от них». Гесихий же пишет, что во Фракии звучанию похоронной музыки на авлосе сопутствовало тренетическое восклицание «горелле<sup>4</sup>». Нетрудно представить себе картину погребального шествия, когла движется траурная процессия, сопровождаемая звучанием скорбной авлемы, на иногда накладываются драматические восклицания. «Торелле" Торелле"» В них и боль утраты, и отчаяние, и скорбы Тем, кому большой хор певин-плакальшин был не по карману, на помощь приходил авлет-солист. Он исполнял ту же самую карийскую авлему, а стоил несравненно лешевле. Его называли «тимбавлет» (τυμβαύλης, от τύμβος - могила) (см. Дион Хризостом «Речи» 2, 251) Обеспеченные семьи нанимали нескольких и даже многих авлетов. Ансамбль авлетов, игравших карийскую авлему, должен был производить большое впечатление на слушателей. Ведь в таком ансамбле мог использоваться не только тренетический авлос, но и самые разнообразные разновидности авлосов, обладавшие неодинаковыми диапазонами и регистрами. Иначе говоря, в таком случае появлялись все предпосылки для красочной инструментовки, что также должно было усилить воздействие исполняемой музыки Правда, до нас не дошли никакие свеления об инструментальных

Хорошо известно, что государство стремилось ограничить влияние траурной музыки и вообще всего погребального церемониала Так, по сообщению Плутарха («Солон» 21), в Афинах при Солоне (ок. 638-559 гг. до н э.) был принят закон, запрещающий наем плакальшиц и всякие чрезмерные выражения скорби: царапание щек, биение себя в грудь, громкие вопли Аналогичное законоположение было принято и в Риме По свидетельству Цицерона («О законах» 11 23, 59), закон ограничивал расходы на погребение изготовлением трех покрывал и одной пурпурной туники для покойника, и самое главное - разрещал нанимать только десятерых тибистов Значит. до введения этого закона при погребении использовались ансамбли

Наряду с тренами и карийскими песнопениями существовало так называемое «эпикедейтическое пение» (έπικήδειον μέλος, от жηδεία погребение). Как можно судить по замечанию Прокла («Хрестоматия» 25), разница между треном и эпикейлетической песней заключалась в следующем. Первый пелся вообще как знак смерти человека. Он

тибистов, намного превышающие десять исполнителей

Карийские мелодии стали столь распространенным обычаем, что

ансамблевых тренах.

они часто исполнялись солирующими авлосами. О таких карийских авлемах упоминает Аристофан в «Птицах» (ст. 1302). Существовал лаже особый вид авлоса, называвшийся «тренетическим» Считается,

что он был значительно длиннее обычного авлоса и обладал более низкой тесситурой звучания Подлукс (IV 75) говорит, что «погребальный одинарный авлос изобрели фригийцы, после которых он

мог петься также по погибшему, например, при кораблекрушении, когла тело оказывалось поглошенным монской пучиной Эпикедейтическая же песня исполнялась на похоронах только над телом усопшего Без него смысл в эпикелейтическом пении отпалал. Необходимо отметить, что при сопоставлении трена с эпикедейтической песней остается несколько пеясных вопросов. Представляли ви собой трены и эпикелейтические песни произвеления с разным музыкальным материалом или эпикедейтической песней назывался трен, певшийся над телом умершего? Являлись ли эпике дейтические песни особым музыкальным жанром, охватывающим многие сочинения с различной музыкой, или это было одно-единственное ритуальное произведение? Все эти вопросы еще требуют

144

ответа.

лексиконе» рассказывал о некой заунывной и скорбной песне, называвшейся «иалемос» (ісклиос — скорбный, печальный) и «певшейся при трауре». Подлукс (IV 79) упоминает заупоколную авдосовую мелодию «нениатон» (упусктоу). Нужно думать, что это было инструментальное водлоцение траурного хора девущек (по-гречески упус или усстис - девушка). Есть свидетельство, что «нении» звучали не только в Грении, но и в Риме. Пиперон («О законах» II 24, 62) связывает их с «пением под звуки тибий», в которых повествуется о «вылугах

мужей» Указание на некий плач-причитание, называющийся «ойктос» (одитос), можно обнаружить в трактате Псевдо-Плутарха (17), где сообщается, что он звучал в «лорийской тональности» Заслуживают внимания и слова Афинея (XIV 619 с) о том, что «песня, певшаяся на похоронах, называлась "олофирмос" (о̂λофорфос)». К сожалению, никаких других подробностей автор не приводит. К этим сведениям следует добавить, что и самые древние элегии, распустившиеся впоследствии буйным цветением в греческой литературе и связанные с самой различной тематикой (вплоть до воспевания героических подвигов и красоты возлюбленной), первоначально являлись обрядовыми похоронными плачами. Они исполнялись под звуки авлоса,

В античной литературе упоминаются и другие жанры траурной музыки. Так, по свидетельству Афинея (XIV 619 b), грамматик Аристофан Византийский (257—180 гг. до н. э.) в своем «Аттическом

и их содержание посвящалось рассказу о заслугах и добролетелях умершего. Однако о всех этих произведениях сохранились лишь мимолетные упоминания, и по ним нельзя составить целостного впечатления глаже из погребальных элегий сохранилось только одно сочинение Архилоха, обращенное к некому Периклу) Единственное, о чем можно уверенно говорить. - что музыкальное оформление обряда погребения было разнообразным.

#### ЙЫТКП ХЧЭРО АИТЭИНОТА ВАНЛІБИИКУМ

## Олимпийская идея Уже давно было замечено, что вся жизнь древних эллинов поелставляется неким большим и длительным сооевнованием. Явная

и скрытая соревновательность наблюдалась во всем. Соперинчали между собой различные греческие племена, а затем и государства за гегемонию на Пелопоннесе Отношения с варварами сопровождались зачастую борьбой за территорию и первенство в Средизем-

дались зачастую борьбой за территорию и первенство в Средиземноморье Нормы общественной жизни в каждом полисе (городе-го-

сударстве) создавали такие условия, при которых каждый уважающий себя граждании должен был делать все возможное, чтобы не вызывать порицания окружающих. Сознательно или бессознательно

он вынужден был контролировать все свои поступки, чтобы они соответствовали принятой системе ценностей Это было своеобразное соревнование за одобрение своих дел, а значит, и за славу своего имени Для того чтобы выдвинуться в небольшом по теоритории и

по числу граждан полисе, также необходимо было вступать в соревнование в различных сферах деятельности. политической, военной, экономической, интеллектуальной, куложественной и т. д. Не случайно один из исследователей античности назвал греха

арханчной эпохи «агонистическим человеком» (стуму — соревнование, состязание).
Эта агональность не могла не быть запечатлена в художествен-

но духовной легописи Эллалы. Так, греческая мифология буквально заполнена сюжетами, в которых соревнование играет важную смысдовую роль. Вспомним хотя бы легенды, связанные с музыкальным творчеством Зись и соревнование Аполлона с Марсием или Аполдона с Паном, отражающее важные процессы, происходневшие в древнем искусстве. Здесь и хорошо известная любовь муз к соревнованиям. Поэтому хор в Еврипидовой «Андромахе» (ст 477 479) безотоворочно конетатирует, что «музы любят соревноваться»

Римские камены, следуя своим «старшим сестрам», переняли такую

соревновании с музами. Павсаний (IX 34, 2) передает легенду о том, как сирены по совету Геры вступили в состязание по пению с музами, но были побеждены. Музы ощипали сирен и из их перьев

\$46

Хромином («Илиллия» I).

точки зрения

следали для себя венки Агональная традиция переціла из мифов в древнейшую греческую литературу У Гомера («Илнала» II 594-600) певец Фамир состязается с музами Геснод («Труды и дни» ст. 650-660) также рассказывает об агоне аэлов, а в эпосе, приписывающемся Гесиолу (фр. 160), представлено даже соревнование двух падателей. Мопса и Калханта. У беотийской поэтессы Копинны («Состязание Геликона е Кифероном») состязаются в пении две горы, а у Каллимаха растения Сплошь и рядом присутствует соревнование пастухов-певцов у Феокрита: Дафинса и Дамайота («Идиллия» VI), Дафинса и

Меналка («Илидлия» VIII), безымянного певца-пастуха с ливийцем

Все эти образы были навеяны жизнью, являясь отражением «агонального духа», бурлившего в Элладе Суть такого соперничества запечатлена в афоризме Гесиола («Трулы и дни» ст. 25), на который обратил внимание Платон («Лисий» 215 с), ибо в нем зафиксирована характерная сторона жизни Эллалы «Гончар порицает гончара. певец — певца, ниший — нишего» Смысл этого афоризма заключается в том, что каждый человек хочет первенствовать в своей сфере. Поэтому состязательность присутствовала не только среди гончаров или певцов, гле каждый стремился превзойти другого в мастерстве, но даже в среде ниших, так как самый ниший, лишенный абсолютно всего, был более известен, а потому - и более прославлен, чем

другой ниший, обладавший хотя бы самым примитивным скарбом Вспомним многочисленные рассказы о безности Диогена и киников философов, ходивших в рубищах и ничего не имевших («все свое ношу с собой»), но дороживших богатством своих мыслей, 3лесь крайняя нишета была не только следствием мировоззрения, но также

стремлением и своей бедностью выделиться из массы материально преуспевавших людей («софистов»), зарабатывавших на жизнь той же философией В любой сфере античной жизни мы сталкиваемся с соревнованием, особенно в художественной и интеллектуальной областях. В Спарте участники совместных трапез сисситий (отооттіся) со-

ревновались в исполнении застольных песен - сколий. Афиняне нередко состязались в разрешении заковыристых вопросов (уріфот -«грифой») Философский диалог, нашелщий свое гениальное воплощение в произведениях Платона, приобред форму своеобразного соревнования между участниками беседы, защищающими различные

167

езжались юноши со всей Эллады, чтобы измеряться силой, ловстью и физической выносливостью. Олимпийские игры посвящались всу, ибо знаменитейший из его храмов находился в Олимпии. Павсаний (V 7, 4) передает ряд легенд, связанных с установнием Олимпийских игр Согласно одной из них, Зевс боролся за асть с Кронсом именно в Олимпии и якобы в честь своей победы сам учредил игры. В другой легенде утверждается, что они были нованы после того, как Аполлон победил в беге Гермеса, а в лачном бою — Ареса Но наиболее популярное предание связывает чало Олимпийских игр с рождением Зевса, охрана которого была ручена пяти идейским дактилям - Гераклу (не путать со зна-

нятым древнегреческим героем и сыном Зевса), Пеонею, Эпимеду, ісию и Идасу Как известно, идейские дактили охраняли и прятали вса от всевидящего и всезнающего Кроноса. Но когда Кронос зыпал, они позволяли себе отвлекаться от своих прямых сторо-

Музыкальная агонистика

столь агональной среде, пришли к необходимости установления щенациональных соревнований, соответствовавших самому духу

Самыми прославленными были Олимпийские игры, на которые

линской культуры.

вых обязанностей и устраивали между собой соревнование в беге. тобелителя увенчивали ветвью дикой маслины. Геракл был самым вршим из пяти братьев и руководил состязаниями. По тому легенда верждает, что честь установления Олимпийских игр принадлежит ейскому Гераклу Впоследствии популярность другого знаменитого ракла, сына Зевса и Алкмены, способствовала тому, что нередко считали основателем Олимпийских игр. Существовал и еще один, не менее известный миф. Тот же всаний (V 13, 1) передает его так. Пелопс (его именем впоследствии обы был назван Пелопоннес) влюбился в Гипподамию, дочь жежого Эномая, паря Элиды, которому было предсказано, что он гибнет от руки своего зятя. Поэтому Эномай делал все возможное, жы его дочь не вышла замуж. Каждому новому жениху, сватавмуся к Гипподамии, он предлагал состязаться в беге на колеснице

юмая Миртила, и тот вынул основную чеку из колесницы своего глодина В результате его колесница, несшаяся на бешеной скости, развалилась, а сам Эномай погиб. Пелопс, ставший одновреино мужем Гипподамии и властителем Писы (город в Элиде на ке Алфей), решил в память о своей победе устраивать каждые гыре года соревнования, получившие название Олимпийских игд. На время проведения иго в Эдлале прекращались всяческие спри и между враждующими сторонами устанавливалось пере-

рие. Олимпийские игры являлись всегреческим национальным

время состязаний Эномай догонял своего соперника и поражал в кольем. Когда очередь дошла до Пелопса, он подкупил возницу

148 праздником и отмечались как великое событие в жизни всего эдлинского мира Победители Олимпиад, «олимпионики» (όλυμπιόνικοι), рассматривались как национальные герои В их честь сочинялись музыкально-поэтические произведения, ваялись их скульптурные

изображения. Слава в веках переходила на родственников и потомков олимпионика. Говорят, что один из семи мудрецов Хилон умер от радости, когла узнал, что его сын побелил. В античном мышлении победа на Олимпийских играх являлась свидетельством некой избран ности человека, его сверхъестественных возможностей и явного пре восходетва над остальными. Поэтому традиция нередко называла олимпиониками даже тех, кто никогда ими не являлся. Одна такая, ошибочная традиция приписывала Пифагору победу на Олимпийских играх в кулачном бою. Согласно античным обыва-

тельским возгрениям, знаменитому философу и естествоиспытателю лля подной славы не хватало именно атлетических побел. Эллинистические ученые даже вели летоисчисление «задним числом» (начиная є VIII в. до в. э.) по Одимпиалам, проходившим. как указывалось, каждые четыре года. Такие определения, как, например, «гретий год 32 Олимпиады», или «второй год Олимпиалы» были для древних греков вполне конкретными датами

На Олимпийских играх не было ни музыкальных, ни поэтических состязаний. Они были полностью посвящены спорту. Но это вовсе

истопической хронологии

Павсаний (V 7, 4) сообщает, что во время соревнований пятиборцев — «пентатлов» (ле́уто0λог) игралась авлема — сольная пьеса для авлоса (см. также Павсаний V 17, 4). Значит, когда происходили состязания по бегу, борьбе, метанию копья, дротика или диска, звучала музыка авлоса. Вероятно, в данном случае авлема представляла собой ряд разнохарактерных пьес (нечто наполобие сюиты). исполнявших при различных состязаниях. Вряд ли допустимо, чтобы музыка, сопровождающая выступления бегунов, была той же самой. которая использовалась во время борьбы Ведь ее функция заключалась не в создании некоего звукового фона. При соревнованиях он

не означает, что здесь вообще не звучала музыка

агоном, и звуки музыки оказывались скорее всего бесполезными, Кроме того, на громадной территории стадиона и ипподрома звучание авлоса не могло доноситься до всех групп многочисленных зрителей. Поэтому нужно предполагать, что музыка, скорее всего, исполнялась ради создания определенного настроения участников соревнований и исполнялась вблизи них. Вель им необходимо было активизировать свою волю, сосредоточиться и собрать воедино все физические и

был не нужен, так как все внимание зрителей было поглощено самим

духовные силы. Здесь музыка могла оказать неоценимую помощь. На некоторых сохранившихся античных вазах рядом с соревнуюшимися часто изображен авлет. У Псевдо-Плутарха (26) присут-

149

в атлетических соревнованиях принимали участие выдающиеся авлеты Как уже указывалось, ученику великого Олимпа Гиераксу (VII в. до н э.), который, по сведениям, умер очень молодым, гприписывается создание специальной авлемы, носящей название «эн-

дроме» (ένδρομή, от глагола ένδρομέω - пробегаю). Об этом сообщается в трактате Псевло-Плутарха (26) « даже в наши дни сопровождение на авлосе является обычным [во время соревнований] пятиборцев. Однако 1 эта1 музыка не представляет чего-то утонченного или древнего, она не рассматривается как [музыка, звучавщая] во времена тех мужей, полобно сочиненной для этого состязания Гиераксом, которая называлась "эндроме" Тем не менее на авлосе играли даже если музыка была слабой и грубой» Эта ностальгия но старому доброму времени, ассоциировавшемуся с музыкой высокого качества, показывает, что даже на спортивных состязаниях в глубокой древности музыка играла важную роль и зачастую была высокого художественного уровня. Вряд ли оказывалось целесообразным использовать ее лишь для звукового фона Все говорит о том, что она исполнялась специально для соответствующей Умоциональной настройки атлетов. Авлема эндроме, упоминающаяся у Псевдо-Плутарха, могла сопровождать соревнования по бегу, а также состязания по прыжкам Но вот закончилась спортивная борьба, и судьи - «агонотеты» (стушчовется) - обсудили выступления всех участников. Приближается торжественная минута провозглащения победителей Волнения зрителей и участников состязаний достигают наивысшего накала. Кругом слышится возрастающий гул громалной массы народа В усилении шума проявляется все увеличивающееся напряжение

ожидания. Люди, даже стоящие близко, уже не различают слов друг друга Нужна тишина, нужно успоконть толпу, иначе не слышно будет имен победителей. И тогда среди этого невообразимо шумящего пюдского моря, которое, кажется, уже ничто не может обуздать и унять, вдруг неожиданно раздается звучание авлоса. Авлет играет мелодию, призванную не только прекратить шум, но и успокоить разбущевавшиеся страсти Музыка должна заставить всех угомониться и затем вовсе замолчать. И она достигает своей цели Мелодия, начавшись громко с высокого регистра, по мере затихания ціума также постепенно стихает. Вот уже унимаются даже самые возбужденные и словоохотливые «болельщики» Все приготовились внимать решению агонотетов. В наступившем безмолвии очень тихо звучат заключительные звуки авлемы и в полной тишине провозглашаются имена победителей.

Е. В. Гери^ман

основателей Олимпийских игр – великого Зевса и его сына Геракла Затем лучшие поэты и музыканты слагали торжественные олы в честь победителей Причем сочиняли их самые лостойные мастера Достаточно сказать, что среди таких авторов, работавших «на зака», были Пинлар и Вакхилил Своими произведениями они прославили не только победителей состязаний, но и искусство древней Эллалы Пифиады

Почти во всех остальных соревнованиях, наряду со спортивными лиспиплинами, участвовала и музыка На так называемых Немейских

После того как каждому из них возлагались на голову оливковые венки, устраивалось шествие, сопровождавшееся звучанием авлосов и хоров Впереди пли побелители, одетые в одежды ярких цветов, увенчанные венками и держа в руках пальмовые ветви Затем следовали музыканты и хористы Звучали гимны во славу победителей, во славу их силы, ловкости и выносливости и, хонечно, во славу победителей, выносливости и конечно, во славу

играх, проволившихся в Немейской долине, где, по преданию, Геракл одолел немейского двав (хотя существуют и другие мифологические версии об учреждении этих игр), музыкальные состязания были введены в более поднее время, после их во юбновления дорийцами в 573 г. до. н. э. Они совершались каждые два года — во второй и четвертый годы одимпийского пикла. Музыкальные конкурсы были обязательными и на истмийском празликке, проходившем на

Истмийском перешейке каждый второй год Олимпиады, и «через ра» совпадали с Олимпийскими играми, но проводились не летом, а весной. Согласно мифу, их основателем был древнегреческий герой Тесей (см. Плутарх «Телей» 25), установивший их в дамять своей

побеты над разбойником Синилом, который принязывал путников к верхупікам двух согнутых сосен, затем отпускал деревья, и озни разрывали несчастных Таким же способом Тесей покончил с Синидом и в честь этого события учредил игры, посвятия их Посейдону (правла, как и в других случаях, учреждение Истмийских игр иногла связывается с иными мифами, см., папричер, Аполлодор III 4, 3). Некоторое время праздник на Истме не совершался, но в 582 г. до и. э он был возобновлен

Однако самыми почетными для музыкантов были Пифийские игры, происходившие в Дельфах около святилища Аполлона, так как именно здесь проводились самые древние соревнования музыкантов. Флавий Филострат («Жизнь Аполлония Тианского» VI 10), сопоставляя Олимпийские игры с Пифийскими, говорит устами одною из своих персонажей старейщины эфиопских мудецов Феспасиона

из своих персонажей старейшины эфиопских мудрецов Феспасиона что на первых «показывают лишь нагих ристателей», тогда как вторые проходят более интересно здесь «прают на авлосах, бряцают на струнах и поют песни» Однако столь разнообразной музыкальная

151

убийства Аполлон якобы очистился от крови "Пифона и с лавровой ветвью в руке пришел в Дельфы. В память этого события и были учреждены Пифийские игры, победителей которых также увенчивали венками из ветвей лавра. Согласно легенлам, в арханчную эпоху праздник совершался один раз в восемь лет. Первоначально он состоял лишь из выступлений кифародов, исполнявших пеан в честь Аполлона.

Предания сообщают (см. Павсаний Х. 7, 2), что первым победителем Пифийских состязаний был некий Хрисофем с Крита, отец которого Карманор и очистил Аподлона от убийства. Источники не сохранили об этом музыканте никаких других сообщений. Считается, что после Хрисофема победителем был признан уже упоминавшийся Филаммон, Третьим же победителем признается сын Филаммона Фамир, тот самый Фамир, который столь безуспешно пытался со-

конкурсная программа Пифийских игр стала намного позже, только с 586 г. до н. э. В древнейшую эпоху доступ на Пифиады имели лишь кифароды, другие музыканты не участвовали в этом состязании Наиболее распространенная версия причины основания Пифийских игр в Дельфах - побела Аполлона над чудовищем Пифоном (Пинлар «Пифийская ода» IX 1-75. Павсаний X 7, 2). После его

ревиоваться с самими музами. Но если в состязании с музами оп потерпел поражение, то в конкурсе певцов был улостоен победного Лаврового венка. Среди древнейших победителей Пифиад упоминается и некий Элевтер, который, согласно Павсанию (там же), оказался самым лучшим благодаря «сильному и приятному голосу, хотя он пел не свою песнь». Если было обращено внимание на то, что Элевтер выступал с произведением, сочиненным не им самим, а другим мастером, значит, это было необычное явление Отсюла следует заключить, что большинство кифаролов представляло на суд агоно-

тегов и публики наряду с исполнительским мастерством плоды собственного композиторского творчества. Как видим, совмещение, естественное для древнейшего этапа развития эллинской музыкальной Культуры, нашло свое отражение и в художественных конкурсах Однако, согласно тому же самому источнику, великий Орфей «вследствие своего самомнения» не пожелал участвовать в Пифийском конкурсе Его примеру последовал и Мусей, «во всем подражавший Орфею», Не известно, что же побудило Орфея отказаться от самого престижною для кифаролов соревнования, и еще предстоит выяснить.

Почему возникло такое предание Павсаний (там же) пишет, что в Дельфы приходил Гомер, но он не мог участвовать в соревновании, потому что не умел играть на кифаре. По этой же причине не был допущен к состязаниям и Гесиод. Такие сообщения еще раз подтверждают, что древнейшие

рапсоды не использовали музыкальных инструментов и поэтому не

/52

ды, мастерски владевшие своим голосом и одновременно аккомпанировавшие себе на кифаре Страбон (VI 1, 9) излагает забавное предание о соревновании двух кифародов - Евнома из Локр и Аристона из Регия Он предваряет свое повествование сообщением о том, что между Регием и Локрами было глубокое ущелье. Из-за изобилия растительности. создававшей избыток тени и влажности, цикалы, находившиеся на стороне Регия, безмольствовали, а на локрийской стороне они постоянно пели, так как Она была солнечной. В Локрах возвышалась статуя кифарода Евнома с цикалой, сидящей на кифаре. Она была создана в память о случае, происшелшем на Пифийских играх Заимствуя излагаемый материал из утраченной работы историка IV в. до н. э. Тимея из Тавромения, Страбон пишет, что перед началом Пифийских соревнований Евном и Аристон поспорили, кому первому выступать (как видно, в те давние времена еще не был установлен порядок, принятый впоследствии, когда все участники соревнования разыгрывали жребий) г Обращаясь к сульям, Аристон напомнил, что он происходит из Регия, основанного халкидянами, где из-за недорода по повелению оракула каждый десятый человек был посвящен Апол-

принимали участия в Пифиадах, где тогда выступали только кифаро-

участвовать в конкурсе, так как у них даже щикады не поют. Победил в соревновании Евном. Он же установил в Локрах уже описанную статую с цикадой на кифаре, ибо предание говорит о том, что во время выступления Евнома неожиданно лопнула одна струна кифары Тогда появившаяся вдруг цикада вкочила на инструмент и своим голосом постоянно восполняла ввук нелостающей струны Все эти сказания, легенды и фрагменты исторических сообщений пожазывают, что в древности Пифийские игры были своеобразным музыкальным центром Эллады. Здесь выступали не только самые прославленные кифароды, но и проявлялись наиболее острые перипетии и конфликты музыкальной жизни, вызванные как художественными противоречиями, так и субъективными артистическоми амбициями музыкантов. Правла, и элесь мы вынужлены довольствоваться лишь знакомством с алгегориями и иносказаниями, не всеща имея возможность проникнуть в их тайный смысл и в суть всеща имея возможность проникнуть в их тайный смысл и в суть

лону. На этом основании Аристон считал, что на аполлоновских Пифийских играх право первого выступления должно быть признано за ним, представителем Регия Евном же утверждал обратное Ею аргумент своднася к тому, что регизны вообще не имеют права

Как свидетельствует Страбон (IX 3, 10), после так называемой Криссйской войны 595 г до н. э., амфиктионы — представители союзных греческих городов, защищавших святилище в Дельфах, — в 590 г до н э. расширыли программу Пифийских игр и дополнили ее конными и гимнастическими состязаниями Однако Пифиады все

событий, послуживших для них основой

/53

Музыкальная агонистика

демизм» Пифийского конкурса

кифарод Меламп из Кефаллении, авлод Эхемброт из Аркадии и авлет Сакад из Аргоса (о нем подробнее будет рассказано позже) Однако уже на следующей Пифиаде 582 г. до н. э. соревнования авлодов были отменены. По свидетельству Страбона (там же), их пение оказало неблагоприятное впечатление на слушателей и судей, так как оно показалось «очень суровым и грустиым». Скорее весго, решающую роль элесь сыграла сила традиции и некоторый «ака-

Эдлины издавна привыкли к искусству кифародов, когда звучание голоса сочетается со звуками струнного инструмента. Этот жанр был запечатлен в мифах и являлся древнениим. Не забудем, что кифара

равно прододжали оставаться главным музыкальным конкурсом С третьего года 48 Олимпиады, то есть с 586 г до н э., они стали проводиться раз в четыре года - в каждый третий год олимпийского цикла Теперь в музыкальных состязаниях принимали участие не только кифароды, но и авлоды (певцы, сопровождаемые авлосом) и авлеты (солирующий авлос). Нам лаже известны имена музыкантов, завоевавину первые призы по каждой дисциплине в 586 г. до н. э.

по арханчным представлениям квалифицировалась как «благородный» и «возвышенный» инструмент, инструмент самого аристократического из богов Аполлона Все это создавало некий орсод вокруг искусства кифародов, и на музыкальных конкурсах оно продолжительное время оставалось единственным Расширяя программу Пифийских игр, их устроители решились

а бурное паспространение искусства авлетики заявляло о себе все решительней (достаточно вспомнить имена Олимпа, Гиеракса, Клона и-других) Поэтому введение авлетики в программу Пифиад было лишь официальным признанием ее стремительного развития Аналогичным образом развивалась и кифаристика. Поэтому на восьмой Пифиаде в 558 г до н э она также была впервые узаконена как самостоятельная конкурсная дисциплина. Первым победителем по

на введение авлетики. Она также имела давнюю тралицию в Эллале. хотя и была связана с культом Диониса, а не Аполлона. С течением времени архаичные культовые противоречия отошли на задний план.

кифаристике оказался Агелай из Теген Что же касается авлодии, то здесь дело обстояло намного сложнее Прежде всего, она совмещала явления, которые по традиционным представлениям с трудом сочетались, божественный человеческий голос, вдохновляемый музами, и дикий оргиастический авлос. Для

«примирения» этих двух начал традиционному мышлению нужно было приложить значительные усилия Кроме того, наверное не последнюю роль здесь играли и особенности восприятия совместного звучания голоса и авлоса, и тот, и другой возникают в результате

вибрации воздушного столба и поэтому их ансамбль был лишен того специфического контраста, который присутствовал в дуэте голоса и немаловажное обстоятельство» Авлос - инструмент с лостаточно

154

в нем противоречий.

раммах Пифиад

сильным звуком, и для создания подлинного ансамбля необходимо наличие вокалиста, обладающего сильным голосом, и авлета, умеющего «усмирять» звучание своего инструмента. Понятно, что далеко не всегла возможен был такой идеальный дуэт, когда поиродные данные исполнителей совмещались бы с их профессиональным мастерством. Таким образом, существовало достаточно много причин для предубеждений относительно авлодии. Правда, в античной музыковедческой литературе имеется источник. утверадающий, что пение под авлос приятнее, чем пение под лиру. Это иншется в «Проблемах» Псевло-Аристотеля (XIX 43, об этом трактате см стр. 123-124). Здесь отмечается, что важнейшей причиной приятною соединения звучания авлоса и голоса является их однотипность, так как

они «возникают посредством дуновення», соединение же голоса с лирой «нравится нам меньше», ибо их звуки создают «различие в ощушении» При знакомстве с материалом из трактата Псевдо-Аристотеля следует учесть, что «музыкальные параграфы» этого памятника

всегда вызывали много безответных вопросов и сомнений у самых основательных исследователей Вполне допустимо, что и данный отрывок, посвященный «оправданию» ансамбля голоса и авлоса,

является одним из многих испорченных мест, присутствующих в нем. Для подтверждения этого приведу следующее соображение В другом параграфе этого источника (XIX 9) в самой постановке •проблемы» явно проявляется несоответствие с содержанием ранее рассмотренного отрывка «Почему мы слушаем с большим удовольствием сольное пение, когда оно звучит под аккомпанемент авлоса или лиры<sup>9</sup>» Таким образом, элесь признается эстетическая ценность как кифародни, так и авлодин Это говорит о том, что параграф Псевло-Аристотеля о превосхолстве авлодии над кифародией требует серьезного изучения с целью выявления заложенных

Каковы бы ни были их истоки и причины, ясно, что авлодия, вопреки общепринятой традиции, была однажды допущена на Пифийские игры и потерпела крах. Не исключено, что на Пифиаде 586 г. до н з. был осуществлен своеобразный эксперимент, когда самому жанру и исполнителям был предоставлен случай продемонстрировать свои возможности. Сейчас уже трудно объяснить, почему авлодия была исключена из программы Пифиал Может быть. состав исполнителей, выступавших в авлодии, оказался не на должном художественном уровне и сразу же выявились все ее минусы В результате авлодия уже никогда не звучала в конкурсных протвавшихся «ортостадиями» (бр0остобис) и «ксистидами» (фиотобес) Однако ни одежда и ни какие-либо иные внешние атрибуты не могли способствовать победе на состязаниях. Зоссь единственную и решающую роль играло профессиональное мастерство. Только оно должно было вылелить лучшего исполнителя средя веск участников конкурса. Никакие другие обстоятельства не влили на решение агонотетов. Это было хорошо известно как во всех уголках Эллады, так и во всем эллинистическом мире. Такой принцип отбора победителей наврестра запечаталелся в сознании людей и даже нашел свое

отражение в литературе. Так, например, Лукиан («Неучу, который

1 Каждый исполнитель продолжительное время готовился к состязаниям Приобретатся достойный инструмент, полбирался енециальный ренертуар, соответствовавший традициям Пифиад Моли готовиться старые, освященные временем произведения или сочиняться новые Кроме того, каждому исполнителю нужно было иметь специальное одеяние, ибо все музыканты выходили на конкурсные выступления в особых длянных одеждах без пояса, назыверенных одеждах без пояса, называния одеждах без пояса.

покупал много кний 8—10) передает притчу, в основе которой лежит всенародная вера в справедливость судейских решений, принимаемых на Пифиалах. Вис зависимости от того, был ли этот рассказ создан самим Лукианом, или он бытовал в литературных крутах его времени, являясь неким продуктом фольклорного творчества, — его смысловая направленность совершению очевидна Некий богатый тарентинец Евангел во что бы то ни стало хотел одержать победу на Пифийских играх» Однако он не отличался ни силой, ни ловкостью, ни быстротой ног Поэтому многочисленные угодники, окружавние Евангела и стремившиеся постоянно ему горинки, окружавние Евангела и стремившиеся постоянно ему постоять навели его на мысль, что он легко вышел бы побелителем в соревновании кифародов. Ведь для этого достаточно лишь что-то спеть и проаккомпанировать себе на лире Постепенно Евангел сам уверовал в во можность такого псхода дела и сталу силиенно го-

товиться к состязанию Евангел прибыл в Дельфы, имея с собой великолепное пурпурное одеяние, питое золотом На всякий случай он даже припас себе драгоценный золотой венок, сделанный в форме навровой ветви Кроме того, его лира представляла собой настоящее издо она была из чистого элота, вся уемпана драгоценными шегными камнями, на ней были выгравированы изображения муз, Аполлона и Орфея Немудрено, что лира Евангела всех повердла в изумление По воле жребия ему пришлось выступать межлу двумя настоящими мастерами. Перед Евангелом успешно пел фиванец феспид, а затем настала очередь самого героя повествования. Он появился, сияя золотом и драгоценностями Его замечательная одежда и инструмент удивительной красоты сразу же заворожили присутствующих и вседяния в их дуции неосознанную надежду на то, что

именно сейчас и произойлет художественное чудо. Все замерли в

/56 E. В. Гер<sup>^</sup>ман

ожидании истинного наслаждения Наконец Евангел ударил по струнам, извлекая из них «что-то нестройное и несуразное» Причем из-за подного неумения обращаться с инструментом на его дире сразу же лопнули одновременно три струны Затем он начал петь. и на слушателей обрушилась лавина нескладных и к тому же немошных звуков Естественно, что когда столь сладостное ожидание сменилось столь же комическим выступлением, среди слуптателей начался невообразимый смех, а агонотеты, возмущенные нахальством бездарного неуча, приказади бичами выгнать Евангела вон. Быд побит не только самоуверенный богач, но и его чудесная лира, из которой посыпались драгошенные камни. Когда страсти улеглись, выступил некий Евмел (от видейно --- мелодичный, хорощо звучащий) из Элей. Его лира была очень проста и сделана из обыкновенною дерева, а олежда «елва ли стоила лесяти драхм». Но именно его пение произвело на слушателей и агонотетов неизгладимое впечатление, и он был провозглашен победителем. Так богатство и роскошь оказались бессильными перед подлинным искусством, а внешиям и

показная красивость - никчемными перед истинной красотой настоящего творчества. Таков смысл рассказа, изложенного Лукнаном, Но не следует думать, что оформлению Пифайских игр вообще не придавалось значения Многочисленные мероприятия, сопровождавине игры, отличались больной роскопню и помпезностью Готовились к ним не только участники состязаний Ведь конкурсы были всего лишь кульминацией целой серии торжественных празднеств с множеством жертвоприношений и даров Аполлону, Греческий историк IV в. ло н. э. Ксенофонт («Греческая история» VI 4, 29) повествует о том, как готовился к Пифиаде тиран Фессалии Ясон Все польдаєтные ему города собирали для жертвоприношений быков, свиней, овец и коз. Причем каждый город должен был дать определенное количество животных, чтобы в общей сложности получилась тысяча (1) быков и более тысячи (1) голов других жерт венных животных. Одновременно с этим Ясон обещал в награду золотой венок тому городу, который выкормит быка, достойного

товились к Пифийским праздникам другие тираны и властители Эллады. Поэтому Пифиалы превращались в гранднозное представление, гле редигия и искусство выступали как единое неделимое целое, а все граждане являлись одновременно его участниками и эрителями Имена победителей музыкального конкурса с соответствующими посвящениями выбивались на мраморных стелах. Сами же стелы выставлялись на видных местах для всеобщего обозрения. Как правило, такие посвящения осстояли из двух разделов В первом указывался не только победитель соревнования, но и правители

ціествовать во главе ритуальной процессии Таким же образом го-

памятинков.

получившее за это принитегии от него

и высоких иностранных гостей.

«При архонте Гагионе сыне Эхефила советниках первого полугодия Никострате сыне Эвлора Ксеноне, сыне Аристобута. Тимовле, сыне Траса [решили] Так как жите ібница Кум хоропсалірня дочь Аристократа, прибыв в Лельфы и призванная архонгами и горолом, к тому же пела здесь богу и соревновалась два дня и отличилась на Пифийских сореннованиях, достойно (славя) бога и наш город. в добрый час дано городу Дельфам на общем собрании с голосованием по закону проставить жительницу Аум дочь Аристократа, и поставить! ен медное изображение и увенчать ес] ставным веньом бога что по обычаю делается в Делыбах и [наградить ее] тысячей драхм серебром. архонтам постать ей по закону и встичанцие дары Пледоставить ей и feel потомкам в городе право гостеприимства. право рервого вопрощения ораку за право первоочередного разбирательства ее жалоб в суде, право убежища, свободу от всех повинностей почетное често на всех соревнованиях, которые проволятся горолом. Мы предоставляем ем. потомкам Icel, право владения землей и домом и все привиделии. которые препоставляет город и другим проксенам и благодстелям Написать это самое решение на самом видном месте святилища Архонгам отправить конию этого решения в город Кумы. чтобы там знали». Второе посвящение относится к Пифиаде 90 г до н э. Оно интересно тем, что перечисляющиеся благоденния распространяются не только на самого победителя, но и на его брата. Кроме того, в этом посвящении перечень привилегий, подучаемых пифиоником, завершается указанием на организацию торжественного пира в пританее общественном здании, считавшемся символическим центром городагосударства, где постоянно горел огонь в честь богини домашнего очага Гестии, гле заседали должностные лица и гле за государственный счет устраивались пиршества для особо почетных граждан

(архонты), а также высшие должностные лица, при которых происходила Пифиада. Вторая часть начиналась с традиционной

формулы «стустил түхд» — «в добрый час», выражавшей пожелание успеха и удачи данному постановлению Затем перечислялись на-

грады и привилегии, предоставляемые победителям соревнований. Ниже приводятся несколько посвящений с частично уцелевших

Первое из них относится к Пифиаде, происходившей в 134 г до и э. Посвящение рассказывает о женщине-музыкантше, имя которой не сохранилось. Суля по тексту, победительницей оказалась кифаристка, подвизавшаяся в качестве аккомпаниатора хора, - «хоропсалтина» (уолофа)лока). Но на Пифийском конкурсе она прославилась как певица. Упоминающееся в тексте посвящения слово

«проксен» (дооблуос — буквально «защитник иноземца») обозначает

лино, оказавшее гостеприимство гражданам другого государства и

«При врхонте Клеандре, сыне Тимона, советниках Поляте, сыне Лочковандра, "Ввклие, сыне Гераклейда Дионе, сыне Полиона, город Дельфы на общем собрании [постановил] Так жак органист элевтеринец Антипатр, сын Бревка, пришедший в Дельфы после того как к нему было послано посольство, и пригальенный архонтами и городом, великоленно соренювался

два дня, зак лодоовет прославил бога, город Элевтер и наш город, в котором и был увенчан на состязании |наградиты| медным взображением и всеми аругими почестями, которые он сам воздал бо. у Соответственно этому в добрый час решено прославить органиста влевтеоница Антипатра.

сына Бревьа за благочестие и почтительность к богу и за отношение, которое он всегая проявляет к мскусству, за благоволение к нашему городу, прославить брата его зелевтерника Кротона, сына Бревка, и зать сму и [сто] поломкам в городе право гостепримиства, право первому вопрошать оракула право первоочеренного разбирательства его жалоб в суде, право убежния, свобоау от вск понинностей, почетное место на всех соревнованиях, которые провоздатся в городе, право влядения землей и домом и все другие привильстии, которые существуют для другим проксенов и благодстелей города. Архонтам постать им и неличайщие дружеские дары Звать их и людей с нями в притането на объще угощение города. Написать решение архонтов в святитище Аполлона на самом видном месте и посаль в пород Элеверо, чтобы там малим.

Каждый человек, посептавний в Дельфах святилище Аполлона, читал такие посвящения и узнавыл имена победителей, а по возвращении домой рассказывал о них своим землякам, а те — своим потомкам. Так слава победителей передавалась от одного поколения к другому Когда на последующих Пифийских соревнованиях провозглащались новые победители, их имена постепенно затмевали старые. Но память о наиболее выдающихся музыкантах сохранилась долгое время

Пифийские игры проводились на протяжении многих всков, вплоть до конца IV века. Последний раз они состоялись весной 394 г. при римском императоре Евгении (392–394 г.) Но осенью того же года на престол был возведен Феодосии I Великий. Он был ревиостным христианитиюм и провозгласил христианство единственной религией Римской империи. С тех пор больше не могло быть Пифийских игр, вписавших много замечательных страниц в историю античного музыкального искусства.

### Панафинен

Миф говорит, что земля некогда породила Кекропса, получеловека полузмею, который основал город в Аттике. Колебатель земли Посебдон и воительника богиня Афина затеяли между собой спор о том, кому будет принадлежать новый город. Боги Олимпа присудили его Афине. С тех пор основанный Кекропом город называется состязание и назвал [его ] Афинеями, он обнаружил изваяние Матери богов Кибелы» Хогя остается загадочной связь между статуей богнии и Афинеями, ясно, что этог празыник существовал с мифических времен. Его отмечали не только при Эрихтоний, но и при стедующих виастителях Афин Эрехтее, Пандионе и Эгое Жена Эгея Эфодила от бога Посебдюна знаменитого греческого героя Тесея, который и стал новым правителем Афин Согласно Павсанию (VIII 2, 1), именно при Тесее праздник Афины превратился в Панафинеи (го есть — «всеафинеи»), так как он был отмечен «всехми афинямам».

объединенными в один город», иными словами — всеми жителями Аттики, сплоченными вокруг Афии. Приблизительно то же самое

В историческое время тиран Писистрат (560 527 гг. до н э.) правратил Панафинеи в главное афинское празълнество, отмечавшееся ежегодно и называвшееся Малами Панафинемии. Одновременно с этим каждый третий год Олимпиады в первом месяще аттического календаря гекатомбеоне (соответствовавшем приблизительно период со второй подовины имыя по первую подовину авичета) с сосбой

сообщает и Плутарх («Тесей» 24).

Афинами. Преемником Кекропа был Эрихтоний, сын бога огня Гефеста. Он очень долгое время правил Афинами и учредил в честбогини праздник, названный Афинеями. Эрихтоний был замечательным мастером по вождению колесниц и ввел в Афинах состязания на колесницах «Паросская хроника» сообщает об этом в таких словах «Когда Эрихтоний впервые запряг боевую колесницу, открыл

горжественностью и роскошью праздновались Великие Панафинеи Праздник начинался ночью торжественным бегом с факслами, а наутро устраивались епортивные и музыкально-поэтические соревнования Плутарх («Перикл» 13) приписывает знаменитому афинскому государственному леятелю Периклу (495—429 гг. до. н. в.) решающую роль в установлении такого порядка, при котором музыкальные состязания в Панафинемх происходили регулярно, а не эпизодически, как это было до него. По сведениям Плутарха, именно Перикл, добился специального декрета о музыкальных конкурсах. А когда сам Перикл был выбран судьей, то он якобы установил

Как видно, когда-то существовало описание Панафинеев с распорядком празднеств, видов музыкальных конкурсов, перечнем их участников и победителей. О таком документе сообщается в трактате Псевдо-Плутарка (8). Сам документ не сохранился, и сейчас очень трудно по ограниченному числу разроменных материалов составить

правила для конкурирующих кифародов, авлетов и кифаристов.

лотя бы приблизительную музыкальную програму Панафинеев. Вилимо, одной из характерных особенностей этих состязаний было участие в них рапсодов, исполнявших поэмы Гомера. Об этом

сообщает Гесихий в статье «Одеон» (см. также: Элиан «Пестрые рассказы» V 2, 8).

160

при Писистрате на Панафинеях были введены дифирамбические агоны. Такое сообщение также приоткрывает завесу над художественным своеобразием Панафинеев и заслуживает особого внимания Вспомним, что дифирамб первоначально посвящался только Лионису-Вакху и исполнялся исключительно на торжествах в честь Диониса — на Дионисиях. Впоследствии он использовался и в Ленеях, также связанных с культом бога винолелия. Но с течением времени в жанре дифирамба стали звучать и другие мифологические сюжеты. Об этом свидетельствуют такие названия дифирамбов, как «Данаиды» Меланиппида, «Мисийны» Филоксена, «Ниоба» Тимофея и т д. В результате появилась возможность включать дифирамб в различные праздники. Так, он звучит в Афинах на празднествах, посвященных Гефесту, Асклепию, Посейдону, а за пределами Афин его слушают в Дельфах, Фивах и Аркадии, на Самосе и Теосе Причем везде его тематика весьма разнообразна и включает в себя самые разные мифологические действа Такой обновленный дифирамб становится важной частью Панафинеев «Паросская хроника» (61) сообщает, что в 508 г до н. э впервые в Афинах состоялись соревнования мужских хоров: «При архонтстве в Афинах Исагора впервые стали состязаться хоры мужчин Погда] победил (хор), который обучая халкидянин Гиподик». Участие конкурсе хоровых коллективов накладывало отпечаток организацию соревнований и на процедуру выявления победителей. Дело в том, что хористы, выступавшие на конкурсе, набирались не только по музыкально-вокальным ланным Они представляли собой группу, собранную из конкретной филы - одной из территориально-политических общин Следовательно, каждый такой хор, участвовавший в состязаниях, защищал честь и художественное достоинство значительного числа дюдей, живущих в одной местности и объединенных как государственно-административным делением, так, зачастую, связанных и крепкими родовыми узами. Поэтому любая фила была заинтересована в том, чтобы ее хор показал себя с наилучшей стороны здесь проявлялся местный патриотизм и все тот же агональный дух, во много раз усиленный тщеславными желаниями Все это требовало активной работы по организации и подготовке хора. С этой целью из числа граждан той или иной филы назначался так называемый «хорег» (хорпуос, буквально руководитель хора) Как правило, он был богатым человеком, а возложенная на него обязанность - «литургия» (λειτουργία) по набору хористов и их обучению («хорегия» уоопую считалась почетной и приравнивалась к таким важным общественным повинностям, как материальное обеспечение пиров, устраиваемых для членов всей филы (έστίασις), священнных посольств (άрхфефра) и снаряжение во время войны за свой счет военного корабля (топросрука)

Кроме того, в словаре «Суда» (статья «Лас») утверждается, что

Правла. Платон однажам («Законы» II 665 а) употребил термин «хорег» для обозначения художественного руководителя хора, когда товорил о вдохновителях хоров Аполлоне, музах и Дионисе. Как видно, такое толкование слова «хорег» дало основание Деметрию

161

Византийскому (после III в до н э) в четвертой книге его сочинения «О поэзии» (см. Афиней XIV 633 а-b) утверждать, что древние «не называли хорегами тех, кто нанимает хоры, как [их именуют] теперь, а [называли этим словом] руководителей хора, что [и] обозначает само название» Судя по всему, Деметрий Византийский отгалкивался только от указанного платоновского фрагмента и от этимологии термина. Однако сейчас отсутствуют свидетельства, которые могли бы подтвердить такую точку зрения. Все имеющиеся материалы товорят о том, что хорег выполнял дишь функции организатора и менената, но не более Художественный руководитель обозначался другими терминами «супцой» (гегемон) и «кориваюс» (корифей), «субурнос» (агехорос) или «пубурнос» (тегехорос) и др. Хорег, прежде всего, нанимал людей, являвшихся его непосредственными помощниками в деле набора хористов, составления репертуара и обучения хора. Такие залачи воздагались на поэта и авлета. Первый возглавлял литературно-художественную часть, а второй музыкальную. Но первоначально все эти обязанности исполнял исключительно поэт. В древнейшие времена он сам сочинял слова и музыку, либо «подбирал» музыку для созданного им текста из бытовавшего репертуара. Кроме того, он учил хоревтов петь и танэцевать и сам во время выступления был в рядах хористов, выполняя функции корифея. Таким образом, он одновременно был и создателем произвеления, и дидаскалом (διδάσκαλος - учитель), обучавшим хор-Известно, что сще в конце V в ло н э некоторые поэты сами танцевали на сцене. Авлет же выполнял довольно скромную задачу аккомпанировал хору В трактате Псевдо-Плутарха (29) сообщается, что в древности авлет играл подчиненную роль и даже свое жалованье

получал от поэта. Но в процессе постепенного распада синкрегизма античного искусства, когда каждый вид стремился к автономии и музыка приобретала все более самостоятельную роль, обязанности поэта- дидаскала и авлета несколько перераспределились. Авлет стал музыкальным руководителем хора и музыкальным дидаскалом К сфере деятельности поэта относилось лишь создание текста и литературно-сценическая дидаскалия. Поэтому в сохранившихся надписях, относящихся к IV в до н э., под обозначением «дидаскал» всегда понимался поэт. Что же касается более поздних надписей. то в каждом отдельном случае его содержание варьировалось. Это мог быть либо поэт, либо музыкант, либо специально наиятый человек, который сводил воедино поэтическую и музыкальную стороны произведения, не являясь ни одним из его авторов

давало возможность выработать особые критерии при оценке выступлений каждого хора и сформировать специфический репертуар, соответствовавший художественным возможностям исполнителей различных возрастов. Возникают детские и мужские хоры, а затем на состязаниях появляются авлеты-дети и авлеты-мужчины. При этом, естественно, становится очевидной необходимость в дидаскалах, обучавших и воспитывавших юных хористов, танцоров и музыкантов,

Неоднозначности понимания термина «дидаскал» во многом способствовало и другое немаловажное обстоятельство. Хоры начинают дифференцироваться по возрастным группам. Такое подразделение

Их выступления на состязаниях были своеобразным отчетом тех, кто готовил их к конкурсу Поэтому в некоторых надписях под дидаскалом понимался и учитель-воспитатель. Вот древнейшая из доцієдних до нас таких аттических надлисей, датируемая 270 г до н. э. (правда, здесь существительное «бібсюжодос» заменено однокоренным глаголом «έδιδασκεν»): «Хорегом был народ, архонтствовал Пифорат, при агонотете Трасилле, сыне Трасилла из Декалии, победия [хор] детей [филы] Иппотонтиды, авлировал фиванец

Теон, обучал [хор | фиванец Проном» А вот другая надпись того же времени, так как в ней фигурируют

те же архонт (сірхю́у — правитель) и агонотет (сіумуюб'єтть — судья); «Хорегом был народ, архонтетвовал Пифорат, при агонотете Трасилле, сыне Трасилла из Декалии,

победил Іхор І мужчин [филы ] Панднопиды, авлировал амбракиец Никокл, обучал [хор] аркадянии Лисипп».

Эти надписи говорят о том, что хоретами могли быть не только отдельные лица, но и весь народ филы, жертвовавший средства на организацию и обучение хора, так как его победа в соревнованиях была делом чести всех граждан филы. Нужно иметь в виду, что стоимость подготовки одного хора мужчин, например в IV в. до н. э. в Афинах, могла подниматься до 2000 драхм (приблизительно 8.5 кт серебра), а на наиболее важных праздниках - даже до 5000 драхм (почти 22 кг серебра). Обучение и подготовка детского хора стоили 1500 драхм (около 6.5 кг серебра). Все это были немалые деньги,

которые давали либо богатые хореги, либо, как мы видим, собирали все граждане филы Приведенные надписи, кроме того, показывают, что авлетов и дидаскалов нередко выписывали из других областей Эллады. И это также вынуждало идти на значительные материальные затраты. В разные исторические периоды и в различных местностях Эллады труд музыкантов оплачивался неодинаково, но высокопрофессиональ-

ные мастера всегда ценились достаточно дорого. Так, например,

/62

Плутарх («О сульбе и доблести Александра» II 1) сообщает, что сиракузский тиран Дионисий пообещал некоему знаменитому кифароду, имя которого не указывается в источнике, серебряный талант (33.655 кг серебра) за одно выступление Хотя Дионисий обманул кифарода и не дал ему обещанного вознаграждения, эта сумма показывает, во сколько опенивалось мастерство высокопрофессионального музыканта во дворцах влазык V-IV вв. до н. э По свилетельству Афинея (XIV 623 d), автор III в. до н. э. Аристей в своей книге «О кифародах» пишет, что знаменитому его современнику афинскому кифароду Амебу платили аттический талант (26.2 кг серебра) в день, если он выступал. Для сравнения напомию. что, по свидетельству известного греческого историка второй половины V в. до н. э. Фукилила («История» II 13), в период экономического распвета Афин, во времена Перикла, вся их казна вуссте с ежегодной союзнической данью имеда 102 000 тадантов. А так как для участия в агонах плохих музыкантов не приглашали. то естественно, что оплата «гастролеров» обходилась недещево. Вместе с тем целые филы и даже отдельные хореги шли на расходы, ибо слава пенилась неизмеримо выше денег.

Ради этой славы Перикл (495—429 гг до н. э.) воздвиг у подножия Акрополя всличественное здание, на вванное «Одеон» (от обф) песпя), специально предна вичавшееся для Панафинейских музыкальных состязания Одеону была придана форма шатра переилского шаря Ксеркса, от войск которого греки столь достойно отстояли независимость своего отечества в только что закончившихся грекоперещеких войнах Подвиее, во времена оратора Ликурга (умер ок 32к г до н. э.), для тех же нелей было воздантнуто более крупное сооружение, названное Панафинейский театр. Здесь с еще большей торжественностью проходили Панафинейские музыкальные состязания

 ветствие авлоса и лиры без слов» В тексте, приведенном у Афинея, -«соответствие авлоса и ритма без слов», что является явной бессмыслицей. Во-первых, такое словосочетание предполагает неолнородные сопоставления, так как сравнивается не инструмент с инструментом, а инструмент с ритмом. Во-вторых, «ритм без слов» сам по себе невозможен, а достижим только на инструменте, в вокальной партии или движении. Совершенно очевидно, что в рукописной тралиции сочинения Афинея вместо слова «Агоос» каким-то образом

164

оппибочно оказалось «подпос» Таким образом, синавлия - это либо дуэт авлосов, либо дуэт ввлоса и струнного инструмента. В первом случае партия одною авлоса - основная, а другого - сопровождающая, тогда как во втором - авлос ведуший, а струнный инструмент - аккомпанирующий, Когда же древнегреческие музыканты говорили о дуэте кифары и авлоса, в котором кифара вела мелодическую линию, в авлос -

сопровождение, то они употребляли выражение «снавлос кифарисис» téverulos жіМоюсь. Афиней (XIV 637 f) упоминает кифариста Лисамдра из Сикиона, прославившегося в этом жанре

Однако необходимо отметить, что понятие «синавлия», как и

большинство древнегреческих музыкальных терминов, неоднозначно, Иногда оно подразумевало исключительно аккомпанирующую роль авлоса Так, например, Афиней (XIV 617 b) приводит случай, свя~ занный с поэтом Пратином из Флиунта, современником и конкурентом Эсхила на 70 Олимпиаде (499-486 гг. до н. э.), который,

согласно словарю «Суда», написал пятьдесят «драм» и триднать две сатировы драмы для театра. Однажды «Пратин из Флиунта», обиделся на то, что авлеты отказались аккомпанировать хорам » Здесь в значении «аккомпанировать» используется глагол «συναυλείν». Скорее всего, «синавлия» (опусохісі) как ансамблевая игра инстру-

менталистов была одной из отличительных черт Панафинеев. Вполне возможно, что многие победители, засвидетельствованные в надписях, выступали не как солисты, а в качестве висамблистов. Это соответствовало высокому уровню культуры панафинейского музицирования Была еще одна особенность Панафинеев. В программу этих му

зыкальных состязаний смогли «пробиться» авлоды, для которых участие в Пифиадах было невозможно. Сохранился мраморный фрагмент, найденный на Акрополе в Афинах. Он содержит запись о

наградах, присуждавшихся на музыкальных состязаниях. На нем среди победителей кифародов, кифаристов и авлетов указаны и победители авлоды.

### [первому]. . . . ^ второму. Іт Іретьему.

# Кифаводам

«Рапсолам

первому золотой венок в 100СГ драхм [и- или-7] серебряный в 500 драхм второму - в 700 драхм третьему - в 600 драхм четвертому - в 400 драхм пятому - в 300 драхм

### Мужчиним-валодам

первому в этом [состязании] венок в 300 драхм второму третьему - в 100 драхм

### Авлетам

Как мы видим, самые скромные призы были у авлодов Сумев в Афинах перебороть традиционное отрицательное отношение к сво-

первому — венок

ему искусству и получив право участвовать в Панафинеях, они все же не смогли добиться того, чтобы их выступления оценивали по тому же «курсу», что и других конкурсантов. Их искусство считалось все же более примитивным. Однако нужно отметить, что такие ценные награды стали присуждаться победителям значительно позже, когда участие в кон-

курсе стимулировалось уже не столько славой, сколько денежным вознаграждением. Первоначально же награды состояли из оливковых венков и амфор, наполненных оливковым маслом от священной оливы

После того как завершались спортивные и музыкальные состязания, на следующий день в Афинах устраивалось грандиозное влествие с песнями и танцами, сопровождаемое звучанием различных инструментов Во главе ществия несли так называемый пецлос дорогостоящее разноцветное покрывало, изготовлявшееся в течение года девушками из лучших афинских семей под наблюдением жрицы

храма Афины. Как правило, на пеплосе вышивались сцены из «Титаномахии», то есть из сказания о борьбе Зевса и Кроноса за власть над миром. Во время шествия петелос находился на священном корабле, макет которого передвигался по улицам города либо на сделанных Лля этого колесах, либо на плечах мужчин, Затем шли девушки в белом, несшие специальную храмовую утварь, а потом в строго

установленном порядке пествовали граждане из различных сословий <sup>18</sup>ся процессия очень медленно продвигалась по улицам Афин Нако нен, коптеж полхолил к Акрополю и останавливался перед его вхолом Педлос торжественно снимался с корабля и под руководством жрицы храма Афины надевался на древнейшее изображение богини Праздник заканчивался грандиозным обрядом жертвоприношений с огромным количеством жертвенных животных Во время всего шествия передачи пеплоса и жертвоприношений звучали редигиозные гимны и музыка, исполнявшаяся на различных инструментах,

## Конкурсомания

Кроме основных общенациональных агонов в различных областях древнего мира устраивались многочисленные местные празднества где музыкальные соревнования вхолили обязательной частью в их программы. Эти празоники были связаны либо с местными религиозными культами, либо с определенными историческими событиями либо устанавливались волей правящих злесь владык

Так, в Арголиде, в городе Эпилавре, издавна почитался бог врачевания Асклепий, в честь которого устраивались праздники где состязались артисты и музыканты. Эти празднества назывались злесь Великие Асклений

На севере Греции, в Беотин, проходили Эротидии и Мусеи посвященные богу любви Эроту и музам. Они также не обходились без художественных конкурсов. Вот фрагмент из списка победителей такого соревнования в честь муз, запечатленный на камие и начинающийся все с той же традиционной формуды «суство тоуп» - «в лобрый час» - решению жюри

«В добрый час. При вгонотете Флавии Павлине, при архоите Метродоре, сыне Онесифора на состоявшемся в честь муз агоне победили

автор просодия теспнец Эвмарон, сын Александра, и афиняния Антифон глашатан трубач

теспиен Помпен, сын Зосима. фиванец Зосим, сын Эпикта, автор энкомия в честь императора служитель храма Помпилий Антоний

энкомий в честь муз служитель храма Помпидий Антоний Максим автор поэмы в честь императора - коринфинии Эмитий Эпиктег автор Іпоэмыі в честь муз - тесписи Дамоненк, сын Дамона

рапсол - коринфянии Эвтихиан. исполнитель на пифийском авлосе коринфянии Фабий Актик кифарист - инкомедиец Теодот, сын Теодота,

автор древней трагедии - аспендец Аполлоний, сын Аполлония ввтор новой комедии - афинянии Антифон,

актер новой комедии афинянии Антифон,

автор новой трагедии - афинянии Артемон, сын Артемона актер новой трагелии афинянии Агатемер, сын Питоклея. коровой авлет - пергамен Госий».

миниев, совершалось празднество, именовавшееся Минин На нем в основном повторялись древние культовые обряды и исполнялся древнейший музыкальный репертуар. В той же Орхомене проводился праздник Харитесий в честь божеств красоты и радости — харит, дочерей Зевса и океаниды Эвриночы Большую часть Харитесий составляли музыкальные состязания Вот надпись, увековечившая победителей одних Харитесий:

Здесь же в Беотии, в городе Орхомене, в древней столице племени

Герои, а смертные люди.

1. Ичена побелителей показывают, что на конкурсе в честь муз совместно выступали и греки, н римляне Несколько человек дважды удостоены звания победителя Специалист по хвалебным песням, называвшимся энкомиями, служитель храма муз некий Помпилий Антоний Максим представил наилучшие произвеления, прославляющие императора и муз, а афинянин Антифон был признан лучшим как автор и актер так называемой новой комедии, где идеи традиционных мифологических сюжетов предомлянсь в ситуациях современной действительности. Что же касается крайне загалочного определения «новая трагедия», то нужно думать, что и зассь также подразуменной вестем произведение, в сюжете которого действуют не бого и не

«Эти пибедили на соревновании Харитесий трубач-антиохнец с [реки] Меалр Менис, сын Аполлона, глашатай -- пафиец Зоил, сын Зонта, рапсод афинянии Иумении, сын Иумения, элический поэт фиванен Аминий сын Демоклея. авлет - критямин Аполлодот, сын Аполлодога, авлол аргосен Родини сын Розиппа. кифарист эолиец из Кум Фаний, сын Аппилодора, сына Фания, кифарод колхидец Леметрий, сын Пармениска, актер трагелии положен Гинпократ сын Аристомена. актер комедии фиванец Каллистраг, сын Екзакеста. автор сатиры фиванев Аминия, сын Лемоклея, актер таренгинец Доротей, сын Доротея автор трагелии афинянии Софокл, сын Софокла, актео - фиванец Кавирих, сын Теолора автор комедин афинянии Александр, сын Аристона, актер афинянин Аттал, сын Аттала»

В Спарте мусические агоны начали устранваться чуть ли не со второй половины VII в до н э. Они проводились в рамках праздника, і Называвщегося Карнеями и посвященного Аполлону

Издавна быти известны мусические состязания на знаменитом острове Этейского моря Делосе (Павсаний IV 4, 1; IV 33, 2)

Фукидид (III 104, 3 6) рассказывает, что на этот праздник съезв ались вместе с семьяни жители всех окрестных кикладских островов 2° жсь устраивались хороводы и состязания певиов. Население соАналогичные соревнования проводились и в других местах

168

подобные состязания. Они проходили в таких городах, как Никомедия. Никея, Сарды, Траллы, Эфес, Смириа, Пергам, Милет и других Таким образом, в каждом более или менее значительном городе эллинистического мира были свои собственные празднества, включавшие в себя музыкальные состязания С течением времени в сознании людей они превращались в некую часть символа города и его облика Когда кто-то говорил, например «я из Афин» или «я с Делоса», то в сознании современников моментально всплывали

в эллинистическую орбиту, также не были лишены «агонистического духа». Во многих городах Вифинии, Лидии и Ионии устраивались

не только географические координаты этих городов, не только известные исторические события, связанные с ними, но и обязательно знаменитые празднества со спортивными и мусическими конкурсами. Однако в Греции был город, который волею судеб оказался местом проведения двух грандиозных обще эллинских торжеств. В Дельфах, издавна известных своими Лифийскими играми, со

второй четверти II в. до н. э. стали проводиться еще одни соревнования, названные Сотериями. Для этого был конкретный исторический повод. В 280-277 гг. до н. э. на Балканский полуостров вторглись полчища кельтов, которых грски называли галлами или галатами.

Они захватили большую часть Грешни и даже дошли до Дельф Олной из целей захватчиков было ограбление Дельфийского святилища, в котором хранилось бесчисленное множество уникальных ценностей. Патриотизм греков и глубокое почитание национальных богов не могли допустить такого святотатства. Возле Дельф произошло решающее сражение между кельтами и объединенными силами греков (эолийцев, беотян и фокидян), Захватчики были разгромлены и бежали В представлении грсков эта победа была предопределена не их мужеством, силой оружия и талантом полководцев, а божественным провидением Разве мог хозяин святилища, великий Апол-

лон, позволить надругательство над Дельфами? В сложившейся ситуации сами боги должны были встать на зашиту святилища. И именно благодаря богам произошло его спасение. По решению этолийского союза, принятому в 278 г. до н э, были установлены игры Спасения (по-гречески Σωτηρίαι Сотерии). Они посвящались Аполлону Пифийскому и Зевсу Сотеру Во все места Эллады были посланы гонцы с призывом принять участие в играх. Ответы не заставили себя жлать. Многие из греческих городов принимали такие декреты. народ, желая участвовать в чествовании богов. постановля-

ет в добрый час, принять их іто есть этолийцеві предложение

и поизнать состязания Сотеони, котолые этолийны учлежлают в благоларность за Спасение Дельфинского храма Аполлона и всей Элдалы, с награжаением побелителей венками. •

атриотический акт, то в художественных конкурсах было занято большое количество людей. Здесь были и солисты-рапсоды, кифаристы, авлеты, кифаролы, а также летские и\* мужские хороволы. авлеты, сопровождающие хороводы, поэты и постановщики своих грагедий и комедий (в эпиграфических памятниках они отмечены как бібсожодоі — «дидаскалы»), авлеты, сопровождавшие своей игрой оти театральные представления Участниками состязания считались даже «гиматиомисты» (Івотюціотої). Под этим термином понимались люли, выдававшие хоревту театральные костюмы — «гиматии» (цистісь) Они могли давать их напрокат или продавать для спектаклей. Но самое главное — они были создателями костюмов. Неоелко такие художники-модельеры являлись членами театральной группы. готовившей спектакль. H выполняли обязанности, близкие к функциям современного коспомера

Так как участие в Сотериях рассматривалось как национально-

Некоторые сохранившиеся надниси, содержащие списки участников Сотерии, показывают, что ежегодно на них выступало до семидесяти человек. Представьте, сколь велика эта цифра в масштабах древнего общества, где все числовые показатели населения

были во много раз ниже, чем ныне
У нас существует уникальная возможность ознакомиться с именами участников Сотерии, проходивших в течение десяти лет (с 279 • по 269 гг. до н. э.), так как они сохранились на специальных плитах. еделанных из мрамора, камня или других твердых материалов. Мы рассмотрим список только одного года -- 272 г. до н э. Пусть читателю не покажется скучным и олнооблазным перечень уже ни о чем не говорящих имен древнегреческих мастеров, ушедших в небытие вместе со своим искусством. Наоборот, попытаемся прочувствовать особенность обстановки, саму атмосферу событий и, несмотря на сложности, хотя бы приблизительно ошутить то, что принято называть «дыханием времени». Ведь за этими именами судьбы музыкантов, хоревтов, актеров, драматургов, годы приобщения к художественному ремеслу и напряженная подготовка к предстоящим на Сотериях выступлениям Артисты, съехавшиеся в Дельфы со всей Эдлады (их имена мы сейчас узнаем), будут признаны победителями состязаний, и эта победа откроет для них путь к творческой славе. Однако многие участники соревнований не будут увенчаны венками победителя. Поэтому нужно представить себе не только накал страстей и волнений перед соревнованиями и во время их, но и всю гамму чувств участников агона после объяв-

ления решения судей: от ничем не сдерживаемой радости и ликования

170 E. B. Topu'man

победителей до пазочапования и гаубоких переживаний тех, кто не был отмечен агонотетами. Да, жизнь древнего артиста, как и артиста наших дней, была полна сложностей и перипетий

Итак, год 272 до нашей эры Дельфы Список участников Сотерий. «При архонте Аристагоре, жрене закинфле СРадониле, сыне Аристомаха, при неромнемо-

нах (то есть, чтенах жреческой коллетии) этолийнах Полифро-не Телесте, Александре Евктее, Мимиес, Эвижке Лике, Поле-марке, Полемае, дельфициах Архияде. Мантее, систисий и Фитоне. на агоне Сотерий соревновались

рапсоды - архадиец Полимнест, сын Александра. архадиец Клиторий, сын Апистида, миринец Эпикрат, сын Меандра,

пелленен Калана, сыя Поликсена. кифаролы афинянии Андрока сын Фокиона.

троннец Никон, сын хоренты дети бестиев Гераклиолор, сын Диогитиона.

афинянии Пикон, сын Теомена.

беотнец Исменозор, сын Микнона, халкилец Антиген, сын Булента.

хоревты-мужчины - беотнец Аполлодор, сым Терона. зфинянии Лик, сын Дионисия. . . . Менои, сын Антеннипа,

кеосен Филакия, сык Филанта. византиен Энесилем, сын

авлеты этинец Динон сын Гераклила, беотнен Никололь, сын Теогитона, дидаскалы — халкидонен Геракант, сын Талла.

беотнец Онисипп, сын Лиона,

актеры трагедий - кассандрен Никид, сын Никандра, опунтец Эвхарид, сын Эпихара,

метарец Дамон, сын Эвлема. авлет - хносец Лиопсант, сын . .

виласкал аргосец Саткр, сын Симмаха, гистиянин Тимоксен, сын Теотимида, фессалиец Эратон, сыи Филона,

аргосен Герахлит, сын Лиона. ввлет - афинянин Харид сын Харида лидаскал — бословец

, сын Хрисолая, милетец Улнад, сын Калянкрата, этолиен Сотил, сын , ,

милетен Аристиян сын Калликрата. авлет-сикиомен Пантакл. сын . . .

дидаскал - афанянян Лик, сын

актеры комедия - закинфец Филонил, сын, Аристомаха, закинфец Ликид, сын Трасиксена,

элидец Гераклит, сын Гераклида METERA беотнец Филиск, сын Филона, ахеец Дион, сын Тевлора,

гераклеец Дионисий, сын Сима, беотиец Никомах, сын Поликлида, навкратилец Клитий, сын Мендая, авлет

дидаскал беотиец Кепсисодор, сын Кадлия, киренец Поликрат, сын Елдокса, афинании . . ., сын Диокла, авлет беотиец Кеатичип сын Диокла, дидаская мстарец Менскрат, сын Потида, халкилец Клеоксен, сын Хаяж.

авлет-афинянин пилаская — беотиен

дилаская — беотиец Дмогит, сын , комические хоревів — ибиденец Дромар, сын Тисамена афинянин Теолот, сын Теолота, сикнонец Терсин, сын Николима, беотисц Армстокля, сын Каллия, метарец Дионикилор, сын Павіфила,

К сожывению, история не сохранила для нас имена артистов, оказавнимся победителями на этих Сотернях, хотя они каждый разфиксиюовались

Но вот прошлю сорок плесть лет, в течение которых каждый год проводились Сотерий, на которых были и победители, и побежденные. В этом, 226 г до и э также были выбиты на камие имена участников художественных состязаний. Возможно среди них находились внуки и правнуки артистов, участвоявании в Сотериях 272 г. до н. э Однако эта надпись не сохранилась. Зато уцелел отрывок другой, содержащей имена победителей. Вот перевод этого уцелевшего фрагмента:

«При агонотете Ксене, этолийце из Трихонея, сыне Гелланика иеромнемонах этолийпах Краренде, "Тел , иглае, Пиррайте, Аристомате, Тимофее, Фидле Этолноне, Алекоандре, Пиррине, Сотионе, нионе, Листифроте, Гибристе, Писикле, киосце Никие дельфиянах Мнасоне Вабиле, на Сотерних победали

рапсов — Никий, кифарист — коринфинии Филоксен, сын Ксенинада, кифарист — этолиен Теофраст, сын Зва ха, авлет-мальчик — беотмец Гермионд, сын Никий, руклюситель детей — ... Ев , сын Тимодема, руклюволитеть мужчин беотмец Деме , сын Ататофана, руклюволитеть мужчин беотмец Деме , сын Ататофана, комическийй актер — гистинии Алмила, сын фора »

Многочисленные праздники с музыкальными сорсвнованиями учреждались тиранами, полководцами, консулами, императорами Особенно показательна в этом отношении деятельность Александра МаЕ. В. Гервіман

келонского (356-323 гг. до н. э.). Шествие его победоносного войска было отмечено пелой серией состязаний, в том числе и хуложественных Так, на самой заре своей государственной деятельности, когда ои лишь начал осуществлять макелонскую экспансию на Пелопоннесе. Александр покорил главный беотийский город Фивы Возвратясь в Македонию и принеся жертвы Зевсу Олимпинскому, в честь своей победы он учредил в древней столице македонских царей, в Эгах, праздничные состязания и даже назвал их Олимпийскими (кстати, такое наименование в древнем мире носили не только знаменитые игры, проходившие в Олимпии, олимпийскими назывались игры в Эпидавре, Берое, Эфесе, Смирне, Кизике) И, как добавляет Квинт Курций Руф ([ 1], 1), «установил еще и состязания в честь муз». Когла Александо прибыл со своим воиском в Египет, то, находясь в Мемфисе, он принес жертвы одному из важнейших местных божеств Апису (изображавшемуся в виде быка с треугольным белым пятном на абу) и провед празаничные состязания «гимнастические и

. .

мусические» (там же, ІІІ І,4) На них съехались знаменитости со всей Эллады Естественно, здесь невозможно было обоятись без греческих кифародов, авлетов и кифаристов. В сообщении, изложенном в работе Афинся (ХІІ 538 b-f), пишется, что во времена Алсксандра Макелонского участники мусических соревнований выступали в следукцией последовательности рансолы, кифаристы -солисты (ψλοκν&спютст), кифаролы, авлолы, авлеты, актеры трагелии, актеры комедии и, наконец, псалты Под последним термином в Древней Поравуменали к унфарольсь, изгавших без пректра, пальшам Посним подрамуменали кумфаристов, изгавших без пректра, пальшам

Вступив в древнюю столицу Финикии Тир, Алсксандр-завоеватель и эпссь устроил аналогичные соревнования (Квинт Курций Руф Ш 6, 1) Отмечая свою побелу над индами, он учредил такие же «мусические и гимнастические соревнования» на берегу Персидского залява (там же, VI 28, 3). После смерти своего друга и соратника гефестиона Алсксандр также задумал устроить в его память

втимпастические и мусические состязання» (там же VII 14,10) Из текста Квинта Курция Руфа грудно понять, состоялись они или нет, Правда, он передает дошедшие до него слухи, что якобы через некоторое время участники «гефестионовых состязаний» выступали на похоронах самого Александра Македонского, который ненадолго пережил своего друга.

Перечисление этих спортивных и художественных соревнований во время войн Александра Великого не должно создать впечатление, что его походы были неким сидопным повазником спорта и искусства

Они устраивались в перерывах между жесточайшими битвами, как отдохновение после тяжелых кровопролитных боев. Отдать дань великому агонистическому духу с привлечение искусств являлось древнейшей тразицией, которой следовал не только людали этот обычай Н Октавиан Август (23 г. до н. э. 14 г. н. э.), разбив в морском сражении 2 сентября 31 г. до н э. при Акции (у запалного побережья Средней Греции) своего соперника Марка Антония, в память о побеле учредил Акцийские игры. Они проводились в гороле Никополе (буквально — «город победы») Как можно понять из сообщения Страбона (VII 7, 6), здесь издавна существовали игры, посвященные Аполлону Актийскому, а значит, в их программе должны были быть музыкальные конкурсы. Октавиан Август прилад им несколько иную направленность, приспособив древнии обычаи к чествованию

собственной победы. При том же Августе были учреждены Столетине игры, посвяшенные основанию Рима (753 г. до н. э.) Это был грандиозный пелитиозный, спортивный и художественный празлик Его предподагалось отмечать через каждые сто лет. Многие римские императоры мечтали, чтобы такой юбилей пришелся как раз на их правление Вель Столетние игры служили не только славе Рима, но и прослав-У лению императора, отмечающего эту знаменательную дату Поэтому всегла находились угодливые «историки», помогавшие своему мо~ нарху посредством разного рода тодкований слова «век», в также НС помощью многочисленных и запутанных детонечислений доказать 1 рбоснованность проведения Столетних игр в требуемое время. Из-I вестно, что при самом Августе Столетние игры состоялись в 17 г

Гло н э, при императоре Клавдии в 47 г. а при Ломицианс

• 88

блин из самых жестоких и безжалостных римских властителей, запечатлевшийся в истории как некое исчадие ада, Нерон (54-68 гг. I до н. э.), учредил особые игры и назвал их своим именем — Неронии, I Его всепоглощающая любовь к музыке (о ней мы еще поговорим •отдельно) предопределила важное место музыкальных соревнований на Нерониях, которые проводились с неописуемой пышностью. Когда же Нерон позорно закончил свое бесславное правление, то, чтобы 1 изгладить из памяти потомков не только дела этого облеченного I императорской властью изверга, но и само его имя, Неронии были

I упразднены Однако спустя сто семьдесят лет, император Гордиан III і (238-244 гг.) пытался возродить Неронии. Но годы его правления 1 были сочтены, а попытка возрождения игр, связанных со столь В непопулярным именем, была заранее обречена Император Домициан (81 96 гг.) учредил состязания в честь

Юпитера Капитолийского Они проводились каждые пять лет, и их программа включала гимнастические и музыкальные соревнования (Светоний «Ломициан» 4) Здесь наградами отмечались не только кифароды и кифаристы-солисты (psilocitharistai), но также кифаристы, сопровождавшие своей игрой выступления хороводов 174

(chorocitharista), в существующем русском переводе Светония все эти детали исчезли). Для большей помпезности Капитолийских игр Домициан велел построить на Марсовом поле по греческому «образу и подобию» Одеон, вмещавший более десяти тысяч зрителей. Все римляне, присутствовавшие на играх, чувствовали себя настоящими древними греками времен Перикла Даже сам Домициан одевался в тогу «на греческий манер». Такое великолепие и грандиозность всех сопровождавших агон мероприятий делали его самым знаменитым во всей империи. Выиграниая там побела означала первенство не только в Риме, но и во всем римском мире. А это по тоглашним представлениям соответствовало всему цивилизованному Страстью к состязаниям отличались не только императоры. Например, по свидетельству Цицерона («Об ораторе» 18, 57), консул 51 г до н э. Марк Марцелл Клавдий был чрезвычайно предан лелу устройства игр. Более того, даже самые низкие сословия воспринимали игры как приятную и необходимую традицию. Для того чтобы они могли сами участвовать в состязаниях, в Риме ежегодно с 12 по 14 ноября проводились так называемые «плебейские игры» (хотя нихаких конкретных сведений о музыкальных конкурсах в их программах не сохранилось) Несколько неясным на античных конкурсах представляется облик судей Выявление победителей было не простым делом Поэтому судьи назначались из числа самых уважаемых граждан, объективность была вне сомнений (во всяком случае там, гле волеизъявление агонотетов не ограничивалось диктатом владык). Побелитель определялся путем полечета голосов, поданных сульями за каждого участичка соревнований. Правда, остается непонятным, насколько учитывалась при назначении агонотетов их осведомлен-

за каждого участника соревнований. Правда, остается непонятным, насколько учатнывалась при назначении агонотетов их осведомленность в вопросах искусства Известны случан, когла вылающием мистория участвуя в агонах, не оказывались в числе победителей, а награду получали музыканты, не оставившие никакого следа в истории античного искусства Конечно, в любом конкурсе результат зависит от многих слагаемых от мастерства выступающего, его мощнонального состояния, программы и т. д. Но не последикою роль явсь играют и суды, глубина их понимания искусства, их художественные вкуссы и добросовестность. Однако в сохранившихся материалах судыв стоят как-то в тепи, и очень трудно осмыслить, кто они такие. Иначе говоря, жюри остается одной из загадок античных художественных агонов.

Как уже указывалось, в древнейшие времена наградой на

мусических состязаниях была ветка «аполлоновского дерева» дав ра. Таким образом музыкант-победитель как бы отмечался важнейшим и самым знающим судьей самим Аполлоном Впоследствии в качестве награды победителю вручался треножник. Эта процедура

### Музыкальная агопистика

совершалась в торжественной обстановке, нередко под звуки песьни, называвшейся «песня, сопровождающая треножник» — «трилобирорибу дедос» (Прокл «Хрестоматия» 27) Несмотря на то, что треножник представлял собой довольно значительную материальную ценность, он рассматривался как символ художественного мастерства его владельца и обычно посвящался богу Нередко победитель агона делал на треножнике посвятительную надпись и оставлял его в храме. С этой минуты треножник словно принадлежал только богу, и инкто из победителей даже не помышлял забрать его. Геродог (1 144) рассказывает случай, когда после олного из составлий в

и инкто из пооедителей даже не помышлял заорать его. Геролот (1 144) рассказывает случай, когда после олного из состязаний в честь Аполлона Триопийского некий галикариассец по имени Агасикл. вопреки обычаю унес треножник домой и повесит его на стене В наказание за это пять городов (Лиид, Иалис, Камир, Кос и Кикд) отстраняли шестой город, Галикариасс, от участия в ягонах. Известны случаи, когда победители конкурсов воздвигали в честь.

своей победы даже целые монументы По их убеждению, слава музыканта-побелителя должна была быть закреплена в веках не только соответствующей записью на мраморной колонне и преданиями о мастерстве художинка, но и величественным памятинком По свидетельству Афинея (VIII 351 е f), знаменитый афинский кифарод IV в. до н. э Стратоник, одержав победу на состязании в Сикионе, соорудил в святилище Асклепия посвятительный монумент в виде военного трофея и сделал на нем такую надпись: «[Водвит] Стратоник, [захватив первенство] у плохо играющих на кифаре- С течением времени на различных состязаниях и играх в качестве

премии стали даватися денежные вознаграждения и играх в качестве премии стали даватися денежные вознаграждения Для многих музыкантов-профессионалов такие премии оказывались основным источником существования. Судя по сохранившимися материалам, на многочисленных агонах в разные времена для победителей устанавливались неодинаковые денежные премии Как правито, главный приз предлазначался кифароду, поскольку его искусство считалось самым почетным и сложным. Поэтому величина денежных вознат-раждений музыкантов на агонах всегда зависела от премии кифарода-чем выше его приз, тем выше призы и остальных музыкантов. На одном из мраморных обломков, обнаруженных близ города Афродисиалы, нахолившегося на границе Фригии и Карий, указываются такие премии:

«сальпинксисту — 150 денариев глашатаю — 150 денариев кифароду-мальчику — 150 денариев пифийскому авлету — 200 денариев (кикли ]ческому авлету — 150 денариев кифароду-мужчине — 500 денариев».

/76 Е. В. Геримап

Другой фрагмент этого же столба сообщает «хоровому кифаристу 500 денариев хоровому авлету - 750 денариев кифаролу - 1500 денариев».

глациатаю 500 ленариев

поэту — 750 денаписв

Иногла применялся доугой принцип распределения призов Вот налпись из Малой Азии, в который указываются и вторые премии: «сальпинксисту — 500 денариев автору энкомия — 750 денапиев

> пифийскому авлету - 100 денариев для второго 350 денариев солисту-кифаристу - 1000 ленапиев для второго - 350 денариев

кифаролу-мальчику 750 денариев лля втопого 250 ленариев хоровому авлету - 1500 денариев для второго — 500 денариев трагическому хору - 500 денариев хоровому кифаристу 1500 ленариев для второго — 500 денарисв».

Велики или малы эти денежные призы, вручавшиеся победителям<sup>9</sup>

Сейчас уже невозможно точно и однозначно определить реальную величину каждой суммы Во-первых, подлинная ценность денария изменялась и в различных местах была неодинаковой. Во-вторых. не всегда и не везде в обращении были денарии одной и той же

стоимости Приблизительное представление о фактических размерах приведенных денежных призов чытателю помогут составить следующие сведения в 1 в. до н э в Риме дрозд стоид В денария (Варрон •О сельском хозяйстве» [11 2), во II в девочка-рабыня шести дет оценивалась в 205 денариев (деревянная табличка 139 г., найденная

в Лакии), трубач при носителе высшей власти в римской колонии (duumvir) получал ежегодно до 217 г до н. э. 30 денариев, а впоследствии — 75 (фрагмент надписи из Урсо в Беотике, Испания), во времена Диоклетиана (284-305 гг.), когда в обиход вощли менее ценные денарии, учитель греческого и латинского языков получал их ежемесячно в количестве 200, а учитель арифметики 75, брадобрею же за одного человека платили 2 денария (эдикт Диоклетиана).

Для болсе ранних исторических периодов материальные «завоевания» музыкантов-победителей рассматривались как фактор побочный и несущественный Самым важным результатом считались творческие достижения, хуложественное превосхолство над соперниками. И именно это оценивалось как наиболее значимый итог агона. Звание победителя настолько высоко котировалось, что даже родство с ним было почетно. Плутарх («Лисандр» 18, 9) рассказывает, как шестикратный победитель на Пифийских играх кифарод Аристоной предложил спартанскому полковолку Лисандру (хонец V в. до н. э.) объявить себя его сыном. В согласни с воззрениями элохи. Аристоной

был глубоко убежден, что Лисандру будет бесконечно лестно считаться отцом столь знаменитого музыканта Олнако с течением восмени материальные блага побелителей агонов становились все более и более заманчивыми. Постепенно величина денежного вознаграждения сделалась свособразным критерием уровня агона чем выше были денежные призы, тем охотнее именитые музыканты съезжались на конкурс. Такая тенленния не могла не сказаться на хуложественном уровне соревнований. Когла прежде, в древности, целью состязаний было выявление мастерства и художественных идеалов каждого выступающего, естественно, что на агонах сталкивались самобытные творческие индивидуальности. Конечно, абсолютное большинство самых высочайших художественных достижений античной музыки не было связано с агонами. Они возникали в иной музыкальной жизни, лишенной конкурсной сусты и шелией как бы параллельно бурным событиям, происходившим на состязаниях. Однако все же неслучайно на знаменитых эллинских агонах VI-IV вв. до н. э иногда появлятись музыканты, которые создали свое направление в древнегреческом искусстве (Терпандр. Тимофей, Сакад, Фринис и другие) В последующие эпохи все было намного проше и цель у всех была единая: дюбой ценой добиться успеха у судей и, главнос. У толпы слушателей Одобрение массы слушателей давило на жюри и становилось одним из осшающих аргументов при определении победителя. Такое влияние толпы ощущалось уже во времена Платона (см. «Законы» III 700 е). Но впоследствии оно стало решающим. Дело передко доходило до того, что слушатели не соглашатись с мнением жюри. Так, Элиан («Пестрые рассказы» III 43) сообщает, что однажды на соревнованиях в честь богини Геры граждане южноитальянского города Сибариса, обсуждая выступление какого-то кифарода, повздорили и даже схватились за оружие. Все это были явно исгативные тенденции, которые отодвинули на задний план стремление к утверждению на мусических агонах художественных принципов и постепенно превратили их в способ Профессионального заработка и общедоступное зрелище, далеко не всегда удовлетворяющее взыскательные вкусы

## ОЧЕРК ШЕСТОЙ ЗВУКИ АМФИТЕАТРА

# От дифирамба к трагедии

Знаменитый римский философ Лукреций (ок. 94—55 гг. до н. э.) в своей дидактической поэме «О прироса вещеся» (1 150) четко афористично сформулировал мысль, широко известную в доеннем мире:

 Из ничето — ничто » (ex nihilo nihil), то есть «ничто не возникает из ничето». Эта илея, бесчисленное множество раз иллюстрировавщаяся самой природой и историей четовеческого общества, блестище подтверждается происхождением столь учинительного явления, как теато.

Действительно, театр возник не «на ничего», а из целой серии в вичосвя жиных феноменов, обусловленных правственным и историческим уровнем развития общества, его способностью к художественному освоению жизни, бытующими фольклорными традициями

В конце прошлого века Фридрих Нишпе высказал мысль, сформулированную им в названии известной работы «Рождение трателии из луха музыки» Спору нет, музыка оказала решающее влияние на возникновение не только трателии, но и всего, что связано с театром. Но знаменитый исмецкий философ не мог не знать, что теато вырос, прежде весто, на Фунамение транческой родигии всонее.

его истоки илут от вполне конкретного ее культа. Пантеон язычества

был перенаселен, и многие его божества, благодаря яркости и драматизму своих ипостасей, могли послужить символом зарождающегося театра Рацве не правомочен был бы театр Зевса или Апололина, театр Артемиды или Гермеса<sup>9</sup> Каждое из этих божеств имело в своей мифической биографии достаточное количество насыщенных страстями страниц как драматических, так и комических, чтобы послужить объектом для театрализованного воизощения. И вместе

страстями страниц как драматических, так и комических, чтобы послужить объектом для театрализованного воплощения. И вместе с тем сульбе было уголно, чтобы из всего сонма языческих богов театр начал свой путь от культа Диониса. Но судьба и случайность несовместимы. Значит, именно в ипостаси Диониса было заложено то семя, которое с самого начала способствовало зарождению театра будущего. Поэтому древнегреческий театр возник из дионисийского

духа, являвшегося неотъемлемой частью античной религии

речи. Конечно, элесь не подразумевается поэзия, взрашенная во двориах владык или именитых граждан. Поэзия театра взледена извечной рекой народного творчества, на многие вска опередившей письменность. Такая поэзия распространялась и жила в среде, липисимой не только книг, но даже самой грамотности (в ее обычном сымысле). Значит, лоевыегорческий театр возник и из луха античной

пожи

зарождающаяся художественная форма, обладая скрытой линамикой, была бы обречена на внешнюю статику, которая возлаита бы непреодолимый барьер между театрализованной идеей и ее восприятием Следовательно, древнегреческий театр возник и из духа пласки
Скорее всего, когда Фридрих Ницше говорил о возникновении трагедии из духа музыки, он имел в виду не просто музыку как вид искусства, а некую се объединяющую роль. В самом доле, религиозный диогискийский экстаз, подзия народных преданий и

танцевально-мимическое начало могли быть объединены в единую художественную форму только музыкой. Без нее все части театрального действа оставались бы разроэненными элементами, не связян-

К тому же, театр не состоялся бы без поэтики движения человеческого тела, без образной жестикуляции рук. В противном случае

ными в цельный живой организм. Музыка послужила нской общностью, гле сощинсь и взаимолействовали сравнительно обособленные формы художественного мышления Более того, она их настолько сцементировала, что был создан новый тип творчества, получивший влачале наименование «то формучо» (та дромена) Это название, представляющее собой субстантивированную форму причастия от глагола «Ърбо» (лействоваты, обозначало «деяния», «дела» и являлось предком современного термина «драма» Понятно, что объединению редигиозных верований, поэзии и танца в лоне музыки способствоват синкретизм античного хузожественного мыш-

Поэтому можно смело сказать, что «та дромена» — кульминация древнего хуложественного синкретизма Конечно, объединяющая функция музыки в новом жанре во многом и предопределита ее славенство. Как мы уже выяснили, дюбой союз различных искусств не является сообществом равноправных, а образует своеобразную иерархическую систему, где радм существования самой системы власть добровольно отдается какому-

ления, без которого немыслимо было бы это сложное соединение

тибо из искусств. При рождении театра таким гегечоном оказалась 
музыка. Безусловно, распад античного художественного синкретизма

в пошадия даже свое собственное последнее детище — театр. И

Аесь также начались процессы, приведшие к тому, что музыка
Постспенно теряла бразды правления и в конце концов превратилась

лишь в одно из художественных средств театрального мекусства. Но то случилось горадю позднее. При рождении же театра главенство музыки было бесспорным. Попытаемся проследства Попытаемся проследить, как возникло столь удивительное достижение античного творческого духа. Для этого нам опять придется вспомить о некоторых религиозных обрядах, связанных с культом Диониса. В сознании древних грсков он воплощал живой, изменяющийся мир природы. где действует закон постоянного зарождения и разришения и и и на миновение не прекращается извечный процеа.

обновления. Плутарх («Об Е в Дельфах» 9) свилетельствует о том, что древние прорицатели (θεоλόγοι) давали имя Диониса всяческим превращениям и перемещениям составных элементов в воздухе, воде, на земле, в космосе, растительном и животном мире Поэтому культ Диониса был неотделим от динамичного восприятия природы музыкальное оформление этого культа должно было обращаться к

эмоциональным звуковым последовательностям, выражавшим патетику метаморфоз природы, ее переходов из одного состояния в другое, вечную ее подвижность и переменчивость. Наиболее полное воплощение такая музыка получила в дифирамбе. По словам Прокла («Хрестоматия» 14), «лифирамб стремителен, проявляет исступленность посредством танца, создает состояв», подобающее боту [Дионису], воздействует ритмами и используемыми

[в нем] более грубыми словами». Так культовая песня в честь Лиониса, создовождающаяся вакхическим танцем, создавала у ее

исполнителей и зрителей оргиастическое состояние (некую «древнегреческую нирвану»), без которого невозможно было приобщиться к дионисийству.
Конечно, сюжет дифирамба первоначально был посвящен только событиям, связанным с Дионисом Хотя от тех ранних времен не сохранилось ни отного дифирамба, нетрудно догадаться, что его сюжетом могло служить и повествование о преследовании Диониса жестоким шарем эдонов Ликуютом, и предвание о дочерях нави Орхо-

мены Миния, долго не желавших признавать культ бога, о тирренских морских разбойниках, намеревавшихся продать Диониса в рабство, о печальной судьбе Икария, погибшего из за виноградной лозы, подаренной ему Дионисом, о фритийском царе Мидасе, который упросил Диониса сделать так, чтобы все, к чему он прикоснется, превращалось в золото. Существовало много мифологических сюжетов из «дионисийской жизни». Все они издавна были хорошо известны

из «дионисниской жизни», вое они издавна были хорошо известны и, каждый раз заново переживаемые, оказывали решающее воздеиствие на исполнителей дифирамбов и слушателей, на их музыкально полтическо танцевальное воплощение. Эмоциональная мелодия, бурный ритм, экзальтировано звучащие выкрики «Ио, Вакх» и стоемительный такец вот что создавало неповторнумо оргиаподлежало животное, посвященное Дионису, козел Было популярно изображать в виде козпа даже самого Диониса. Многие участники дионисийских шествий-комосов одеалное в козлиные шкуры. Вполне возможно, что дифирамб, сопровождавшийся во время тахих комосов бурпыми танцами, назывался «комодия» (допройс, от кожо раккическое пиствие и фой — песны). Когла совершалось жерт-

воприношение и кровь жертвенного козла разливалась по алтарю, участники церсчонии пели «козлиную песнь», по-гречески ввучавшую как «трагодия» (грежобісь, от трейую —козел и фой — песнь). Не исключено, что поющийся и танцующийся во время такого жерт-

стическую атмосферу дифирамба. Не случайно именно эти его свойства отмечены в вышеприведенном отрывке из сочинения Прокла Дифирамб нередко служил музыкальным оформлением дионисийских жеотвопоиношений. Чаше всего на алтаю бога закланию

воприношения дифирамб мог называться «трагодией» Сам дифирамб исполнялся вокруг алтаря Это место называлось оорхестрой» (орхфотрод, от орхфом — танец), и элесь располагался круговой («киклический») хор. Все, кто не участвовал в дифирамбе, стояли вокруг орхестры Исключения делались лишь для самых важных лиц и, конечно, для жрецов храма Диониса Им временно ставили деревниные сиденья, которые после исполнения дифирамба убирались. Следовательно, все терминологические образования, связанные в дальнейшем с театром, возникли вокруг дифирамба — танисвального

группового песнопения в честь Диониса и о Дионисе Одновременно

• этим шел процесс становления и самого театрального действа Наиболее достоверное свидетельство о нем оставил нам Аристотель («Поэтика» IV 1449 а 9—11) «Она [то есть тратедия] и комедия Произошли от импровизационного начала, одна от заводил дифирамба, другая от заводил фаллических песен» Выражением «от импровизационного начала» я перевел аристотелевский оборот «сто срейс согосуей согос

и танцевальные фигуры, сопровождавшие его Все остальное зависело р выдумки и художественной фантазии исполнителей Нет ничего удивительного в том, что в общем ансамбле оказывались как пассивные, так и активные участики. Подобное подразделение было обусловлено их индивидуальными творческими споообностями Безусловно, наиболее талантливые, обладавшие художественной смекалкой, вокальными и танцевальными данными

песенно-танцевальных «трюков» и. в конечном счете, брали инициативу в свои руки Аристотель называет их «экзархой» (кЕсоруод зачинатели, руководители хора) В приведенном фрагменте Аристотеля это существительное чаше всего переволят как «зачинщики» или «запевалы» И все же оба слова не передают всех функций экзархов лифирамбов и фаллических песен. Бузучи «зачинателями», они сохраняли свое главенство до самого конца исполнения, выступая и как «запевалы», и как ведущие танцоры, а также как основные чтены лекламаторы. Поэтому в перевед «экзархой» как «заводилы», которые не только начинали дифирамб, но и вели его до самого конца, выступая в качестве велущих в различных амплуа Заводила мог рассказывать о Дионисе, о его страданиях и да-

182

руемой им людям радости. Но он мог также изображать самого Диониса и представлять все драматические и вакхические перипетии, происходившие с ним Хор же сопровождал его пение своими восклицаниями, отдельными фразами или в кульминациях пел вместе с ним Танец заводилы нередко озвучивался пением хора и полдерживался хоровым танцем или отдельными движениями. Его декламация или «накладывалась» на фон хорового пения и хорового танца, или произносилась в полной тишине и бездействии окружающих. Здесь между заводилой и хором допустим был и диалог, не

Все зависело от сюжета, форм его воплощения и таланта участников действа, особенно экзарха, и самое главное - от импровизвционного начала, вдохновлявшего весь коллектив. Так в дифирамбе произошло расслоение на заводилу и хор Это был уже серьезный шаг на пути формирования трагедии, когда из хора постепенно выделялся актер. Одновременно с этим в сюжет.

только певческий, но и речевой. Использованись различные варианты.

который прежде посвящался исключительно Дионису, постепенно стали вторгаться и другие герои Так, Геродот (У 67) повествует, как Клисфен (ок 600-565 гг

до н. э), последний тиран города Сикиона, во время войны с Аргосом запретил рапсодам устраивать состязания в Сикионе, потому что в эпических произведениях Гомера очень часто воспевается город Аргос и аргосцы Кроме того. Клисфен захотел изгнать из Сикиона Адраста, сына Талая, царя Сикиона. Однако жители Сикиона продолжали оказывать Адрасту всяческие почести и даже прославили его «страдания» в трагических хорах. То есть вместо энизодов из

жизни Диониса они стали рассказывать, петь и танцевать «житие» Адраста. Это сообщение показывает, как эволюция сюжетного содержания дифирамба нередко была самым тесным образом связана с жизнью Значит, в Сикионе экзарх заводила дифирамба должен был у "&"

представлять не Лиониса, а Адраста, а хор не обычных спутников

енной публики. В одной из статей словаря «Суда», называющейся «Ничего по поволу Диониса», сообщается, что когда сикионец Эпитен показал трагедию, которая была сочинена не в честь Диониса, то кто-то из зрителей закричал «Что [здесь] относится к Дионису?» Затем выражение «ничего по поводу Диониса», вощло в пословицу, использовавщуюся, когда в каком-либо деле забывалось о главном

Естественно, что процесс внедрения новых сюжетов в дифирамб

происходил не безболезненно, нбо он нарушал вековую традицию. И как показывают источники, первые образцы дифирамба с новым содержанием появились в Сикионе. Вероятно, поэтому во времена античности иногда высказывалось мнение, что создателями тратедии

античности иногда высказывалось мнение, что создателями трагедии Шыли сикионцы. Однако справедливей считать, что процесс перерождения дифирамба осуществлялся повесместно, так как он отражал закономерности изменений в художественном мышлении. В связи с этим не-

обходимо вспомнить не только о Сикионе, но и о других городах

Так, в Коринфе мы сталкиваемся с деятельностью одного из

.Эллады.

ярчайших представителей древнегреческой художественной культуры — с Арионом С его иченем связана популярная в древнем мире овгенда, изложенная Геродотом (1 23—24) и Плутархом («Пир семи мудрецов» 18—19).

По их свидетельству, родившись в Метимине, находившейся на северном побережье острова Лесбос, Арион большую часть своей жизни провел при дворе тирана Коримфа Периандра. Но затем он

северном побережье острова Лесбос, Арион большую часть своей жизни провел при дворе тирана Коринфа Периандра. Но затем он решил побывать в Италии и Спшилии Там он успешно выступал как кифарод и, нажив большое состояние, решил вернуться в Коринф Ијэтой целью он отправился в путь- из Тарента, наняв корабль коринфских моряков. Те же замыслили убить кифарода и завладеть его богатством. Узнав о готовящемся длодении и сознавая, что спасения ждать неоткуда, Арион все же уговорил моряков разрешить спеть ему перед смертью Обреченный на гибель Арион облачился В градиционный наряд кифарода, взял в руки кифару и, встав на корме, запел. Завершив псеню, он бросился в море, выбрав смерть более достойную, чем от рук убийш. Корабль поллыл дальше, ибо команда была уверена, что Арион найзет свою гибель в морских

более достойную, чем от рук убийц. Корабль поплыл дальше, ибо команда была уверена, что Арион найдет свою гибель в морских волнах Но его подъватила стая дельфинов, которые и вынесли Музыканта на берег у мыса Тенар Спасшись. Арион отправился в Коринф, где поведал о случившемся своему покровителю Периандру Рассказ его, особенно все, касающесся необыкновенного спасения, выглядел столь удивительным, что Периандр не поверил своему кифароду и даже заточил его под стражу. Однако, когда корабль, На котором плыл Арион, прибыл в Коринф, Периандр призвал

124 моряков к себе и поинтересовался, что им известно об Арионе Те. ни о чем не логадываясь, ответили, что оставили кифарола здрав-

ствующим и процветающим в Таренте. Тогда-то они и были уличены в обмане Как говорит Геродот (там же), на Тенаре существовала медная

статуя, изображавшая Ариона на дельфине Павсаний (IX 30.2) утвелждал, что такую же статую он видел на Геликоне. Это не удивительно, так как легенда о чудесном спасении Ариона была крайне популярна в Эдладе и могда послужить основой для многих

екульптурных и живописных произвелений Но какое отношение все это имеет к зарождению трагедии?

Прежде всего, обратим внимание на то, что приведенная дегенда точь-в-точь повторяет другое известное предание о Дионисе и раз-Однажды тирренские разбойники схватили Диониса, спокойно

стоящего на берегу моря, и увели на свой корабль. Они задумали продать прекрасного юношу в рабство и получить за него большие деньги. Чтобы он не убежал, они решили приковать его цепями. Но тяжелые цепи падали с Диониса, не желая быть оковами для бога. Однако разбойники, не обратив внимание на столь удивительное явление, подняли паруса и вышли в открытое море. Вдруг на корабле стали твориться чудеся: на парусах зазеленели виноградные дозы, в по всему кораблю начало струиться вино. Мачты и весла обвиди цветы Затем непонятно откуда на палубе оказались дикие звери -

лев и медведица. В ужасе разбойники кинулись в воду, и Лионис превратил их в дельфинов

Близость сюжетов этих двух легенд об Арионе и Дионисе вершенно очевидна. Смысловые парадлели явно прослеживаются не только в однозначности образов моряков и разбойников, но и в сюжетной фабуле, завершающейся спасением невинных жертв и появлением дельфинов в эпилоге обоих преданий. Таким образом, между Дионисом и Арионом устанавливается «мифическая преемственность» Словарь «Суда», основывавшийся на античных источниках,

считал Ариона изобретателем «трагического стиля» (траужос тролос) Согласно сму, Арион якобы «первый учредил хор, спел дифирамб дал название тому, что пелось хором, и вывел сатиров, говорящих стихами» Конечно, некоторые из этих сведений весьма сомнительны Вряд ли дифирамб формировался в период жизни Ариона, на рубеже VII-VI вв. до н э., так как это должно было произойти значительно раньше И совершенно неправдоподобно, чтобы один человек мог присвоить название жанру («дал название тому, что пелось хором»)

История свидетельствует о том, что такие названия вызревают т. " теленно, в процессе художественной практики, и в лериод нескольких поколений

исние довольно продолжительного времени, когда постепенно какиеотдельные, небольшие дналогические фрагменты дифирамба обленись в стихотворную форму. Потом их становилось все больше едовательно, и в этом вопросе исторический приоритет вряд ли инадлежал Армону Но если в письменной градиции, дошедшей до зантийских времен (словарь «Суда»), запечаталось имя кифарода Метимны, то можно предполагать, что именно его творческая гледьность в этой области явилась некоторой кульминацией, от сорой пошел отечет стихотворного диалога в дифирамбе Итак. в начале VI в до и в дворку сиссино-ганцевальными

автоворными построениями в дифирамбе стали постепенно испольнаться стихи. И такой «обогащенный» дифирамб процветал в ринфе, при дворе Периацъра, у которого служил Арион. Аналогичные события происходили и в Аттике Полобно Клисфе-

3, что также принисывается Арнону Не потому ли он сохранился намяти потомства как «изобретатель трагического стиля»? Конечно, гарение в дифирамб действующих лиц, высказывающихся стихами, сже не могло быть внезанным Скорее всего оно осупцетъплялось в

в Сикионе, Периандру в Коринфе, к власти в Афинах пришел ран Писистрат, окруживший свой двор выдающимися музыкантами озтами (Анакреонт, Симонид и др). Будучи ярым противником истократин. Писистрат, как и все диктаторы, опирался на массы способствовал процветанию народного культа Диониса. Именю и Писистратидах к древним праздникам, посвященным Дионису утмечавщимся с незапамятных времен Малым Дионисиями, Леим, Антестериям, — добавились гранациозные торжества, названные прышими Дионисиями. Они отмечались многочисленными состяпамим дионисиями. Они отмечались многочисленными состяпамим и пышными музыкальными выступлениями Большая роль-

юдилась здесь и исполнению «главной песни» Диониса дифирам-Но теперь он имел уже мало общего с той древней обрядовой жей-пляской, исполнявшейся некогла всеми (или большинством)

астинками религиозной церемонии. Перед новыми поколениями эдствлю невиданное прежде эрелише, в котором люди жили и ипрали, любили и ненавидели, страдали и радовались. Здесь бланодство соседствовало с инзостью, искренность с подозрительноно, счастье с огорчением и разочарованием. Переживания до глубины души волновали всех, кто смотрел это ивительное создание религиозного и художественного духа Среди телей не было равнодушных. И чем сильнее были переживания, 4 выше возносились мысли и чувства зрителей над каждодневными утами. Сознание словно парито над реальностью, и человек оказынся способным не только обозреть с высоты собственные дела нем способным не только обозреть с высоты собственные дела

ктупки, но и оценить их, словно со стороны, а это вело во многих

«катарсису».

Катарсис достигался быстрее и легче, если страсти были сильнее и правдивее. Теперь эффект театрального действа зависел не столько от веры язычника, не столько от играемых сюжетов (оли были все

от веры язычника, не столько от играемых сюжетов (они были во хорошо известны), сколько от мастерства тех, кто представлял его от автора, актеров и хора.

# Музыка и маски Но обычай оставался обычаем все, соведшавшееся до и погле

представления тратедии, мало отличалось от происходившего до и после представления дифирамба. Весь регигиозный ритуал оставался неизменным, и он не имел непосредственного отношения к пер рождению дифирамба в тратедию. Позадник Борьших Лионисий, в Позадник Больших Лионисий, во время которых происходил

Лиониса В величественных и ярких олеждах они двигались во главе

Праздник Больших Дионисий, во время которых происходил театральный агон, открывался шествием Его начинали жрены

процессии Затем следовали канефоры - девушки, несшие на голове корзины со священной утварью для жертвоприношений. Вслед за ними вели жертвенных животных. Потом шел остальной народ сначала важные должностные лица, затем богатейшие и знатные люди Их сменяли многочисленные торговцы, а тех - ремесленники и мастеровые, вплоть до самой бедноты. Когда процессия приближалась к алтарю Диониса, как и встарь, здесь совершалось жертвоприношение, и кровь жертвенных животных вновь обагряла древний адтарь. Звучали песни и пляски в честь Диониса, веселье сопровождалось обильными возлияниями, танцы нерезко переходили в оргин На следующий день происходило главное событие Больших Лионисий - театральное представление Теперь древний дифирамб преображался в качественно новое зрелище со множеством зрителей и очень длительным театральным действием Ведь условия гедийного агона предполагали участие трех конкурирующих авторов, Каждый из которых должен был представить тетралогию, то есть четыре следующих друг за другом сочинения: три трагедии и Сатарову драму (в последней хор состоял из спутников Диониса сатиров, она отличалась от трагедин несложным сюжетом с номедийными ситуациями, множеством шуток и счастливым окончанием). Таковы традиционные правила агона Естественно, что не было никакой возможности выстаивать на ногах столь длительное время Поэтому полукругом перед орхестрой ставили сиденья По мере увеличения числа зрителей количество сидений и количество рядов, окружавших орхестру, также увеличивалось. Чтобы впереди

сидящие не заслоняли орхестры, сиденья, находящиеся позади, Д<sup>\*\*</sup> лались на небольшом возвышении. Чем дальше находился ряд, тем выше его приходилось устанавливать. В конце концов по такому типу начали возволиться грандиозные сооружения, напоминавшие гигантскую подкову и громадную круглую чашу с сиденьями, спускающимися от ее краев к самому низкому центодньюму месту -

орхестре. «Подкова», образованная полукругом сидений, получила наименование «театрон» (вбстро», от глагола втоющи смотрю). А вез конструкция стала называться «амфитеатром» (сифибетро» — образование из приставки «сифе», означающей движение вокруг чего-нибудь, и существительного «Обстро», соединение которых можно было бы перевести как «соматривание»)

Это были гранднозные сооружения. Вначале они строились из дерева. Но, как стало известно благоларя словарю «Суда» (статья «Пратин»), во время 70 Отимпиады (500—497 гг до н. э.) в громадном афинском амфитеатре под тяжестью публики рухнули деревянные подмостки и погребли под собой многих любителей театрального искусства. После этого трайнческого случая амфитеатры

начали строить из камия Самые знаменитые театры Древней Греции были в Дельфах, Афинах, Эпидавре (на северо-востоке Пелопоинеса), Оропе (на восточном побережье Аттики), Металополисе (Южная Архалия), Эретрии (город на острове Эвбея, расположенном в Эгей-

Одной из удивительных загадок античных театров является их акустика. По многочисленным свидетельствам современников, каждое сказанное или пропетое актерами либо хором слово было слышно в любой точке громадных амфитеатров. находившихся под открытым

ском море) и на острове Делосе

небом и вмещавших зачастую до няти тысяч эрителей (именно таким был знаменитый амфитеатр в Дельфах). Где бы ни сидел человек, он МОІ быть уверен, что будет не только прекрасно видеть все, но так же хорошо слышать Какими средствачи античные строители добивались такого поразительного эффекта?

Чтобы понять и по достоинству оценить успех античных зодчих в области архитектурной акустики, нужно учитывать, что они уже были осведомлены о волнообразном распространении звука в воздушном пространентв. В знаменитом памятнике античного архитектурною искусства, трактате Витрувия «Об архитектуре» (V 5, 6−8)м фиксируется, что звук распространняется в воздухе полобно круговым

звука, «как вода в водоеме от брошенного в нее камия расходится круговыми волнами» Бозций (480—524 гг) в своем грактате «О Музыкальном установлении» (1 14) подробно останавливается на этом сравнении «Принято [считать], что при звучаниях возникает такое [явдение], какое [создает] брошенный на расстоянии камень,

волнам, возникающим в спокойной воде от брошенного камия Такое сравнение было популярно в античной литературе Диоген Лаэртский (VII 1, 158) писал, что сам феномен съвщания возникает от того, что «воздух двигается Кругами» между слушателем и источником когда он погружается в болого или в стоячую воду Вначале он производит волну самого малого круга Далее он распространяет окружности волн более широкими кругами, до тех пор пока ослабевающее движение от вызванного волнения [не] успокаввается. И всегда последующая и более крупная возна распространяется с более слабым движением [чем предыдущая] Поэтому если бы было нечто, что могто бы воспрепятствовать раскогащимся воланам, то движение постоянно словно возвращалось бы к центру, откуда оно возникло.

следующие пекомендации

расходясь теми же волнообразными кругами. Точно так же, когда воздух, создавая ударом звучание, неким образом колеблет и приводит в движение другую ближайшую закругленную волну возлуха и таким образом [звук] распространяется и сразу же [волна] доносит [его ] до слуха всех стоящих вокруг»

Следовательно, античные архитекторы хорошо знали, если звуковые волны не встречают на своем пути предвятствий, то они

достигают слуха без всяких помех. Поэтому их задача заключалась в том, чтобы возводить сооружения, в которых звук двигался би беспрелятетвенно Для реализавии этой идеи Виторчий (V 3, 4) двет

Во-первых, «круговые проходы нужно делать соответственно с высота театра и так, чтобы высота их была не больше ширины этих проходов. Ибо сели они будут выше, то своей верхней частью они будут отражать и отбрасывать голос и не далут, чтобы окончания слов с полной отчетливостью доходили до слуха тех, которые сидят на местах, находящихся нат кортовыми проходячи Короче говооя,

нужно рассчитывать тик, чтобы линия, проведенная от самого нижнего до самого верхнего сиденья касалась всех вершин и утлов ступеней - тогда голос не встретит препятствий» (Пер. Ф. А. Петровского). Такие сведения дают во уможность представить себе один из принципов, использовавшийся античными зодчими для улучшения акустики в во зводившихся ими амфитеатрах. Во-вторых, Витрувий (V. 6, 5) утверждает, что в нишах под ступенями или сиденьями амфитеатра должны устанавдиваться

специальные «медные сосуды» (vasa aerea), называвшиеся «эхсйа» (прибо голосники) Причем эти полые сосуды делались так, чтобы при прихосновении к ним (скорее всего, металлическим стержнем), каждый из них издавал определенный звук. Требовалась серия таких сосудов, издававших так называемые «постоянные звуки», лежавшие в основе античной музыкальной системы. Чтобы сейчас не углубляться в детали структуры и особенностей ее строения,

таких сосудов, издававших так называемые «постоянные звуки», лежавшие в основе античной музыкальной системы. Чтобы сейчае не углубляться в детали структуры и особенностей ее строения, отмечу только, что при переводе указанных Витрувием ввуков в плоскость современной музыкальной системы получается следующая последовательность (звуки расположены «полукругом», как медные сосуды в античном амфитеатое).



По мнению Витрувия, сосуды, установленные в таком порядке пол сиденьями или ступеньками амфитеатра, дают гарантию того, что все звуки, проинесенные на орхестре, становится слышны слу-

шагелю, силящему на любом месте

Продолжав описание правильного расположения голосников для удинения акустических качеств амфитеатров, Витрувий рекомендует ставить ряд таких сосудов в небольших театрах В театрах же значительной величины, по его мнению, свления должны быть подражелены на три группы: самые высокие, средние и низкие. Так вот, в труппе нижних он предлагает размещать резонаторы по только что приведенной схеме, а в средней и верхней использовать их с несколько иной настройкой В результате систему голосников можно представить в такой сводной схеме

, "", нии" мъ²1 1ФА Iля² <sup>1</sup> акустики каменных амфитеатров.

190

Италии, были бы невозможны
Задолго до начала торжеств из богатейших граждан назначался
хорет, на плечи которого ложились все расходы по подготовке театральных представлений Прежде всего, он набирал хор мужчин,
умеющих исть и танцевать. Нередко иужно было приглащать также
учителей пения. Невозможно было обойтись и без авлега, а иногда

Такими средствами античные архитекторы добивались хорошего акустического эффекта в громадных амфитеатрах, Ведь без этого условия трагедийные агоны, проводившиеся при большом скоплении народа. нередко съезжавшегося из различных областей Эдлады и

Изучение развалии античных амфитеатров не обнаружило даже следов таких голосников. Витрувий (V 5, 6—8), словно предвосхищая вопросы исследователей, изучающих его текст в новое время, пишет о скептиках, которые, как он знаст, будут утверждать, что в римских театрах никаких голосников не было Витрувий указывает, что амфитеатры с голосниками были построены «в разных местностих Италии и во многих городах Грецин» Он даже приводит случай, когда военачальник Луций Мумий, разрушивший театр в Коринфе, выез оттуда броизовые голосники в Рим и посвятил их храму Луны. Тут же Витрувий -добавляет, что во многих местах, если средства, отпущенные на построику, были отраничены, голосники делались не из дорогостоящей меди или броизы, а из дешевой гимны. Глины ные вознаторы также стособствовали улучщению также.

умеющих петь и танцевать. Нередко нужно было приглашать также учителей пения. Нево можно было обойтись и без выпета, а иногда и без кифариета, так как театр без инструменталиста был немыслим. Нельзя было забывать и о костюмах для хора и актеров, о масках и т. д. Хлопот хватало, и все они были связаны с немалыми расходами. В это же время между авторами, участвовавшими в тратедийном агоне, архонт по жребию распределяя хоревтов. В распоряжение каждого автора передавался хор из двенадцати человек (потом их стало пятнадцать). Затем начиналась тщательная работа по подготовке грагедий. Часто все четыре пьесы одного автора основыващие на сюжетах из самного мифолического цикла. Правда, нередко неполнялись сюжеты из различных шиклов, но воплощающие близкие по смыслу идеи Перед автором, актером (а впоследствии актерами), хоревтами и музыкантом-инструменталистом стояла сложнейшяя задача — подготовить исполнение тегралогии. Необходимо было не только освойнь тект сочинений и выучить музыкальные

части, но и научиться делать все то, что создает целый комплекс театрального художественного произведения К началу Больших Дионисий вся подготовительная работа завершалась. Во время праздника предстояло показать созданное всему народу, а главное судьям И вот наступает решающий день.

Бесчисленные зрители заполняют амфитсатр Приходят ваЖ" нейшие городские сановники Жрецы Днониса занимают отведенные Усаживаются на почетные места рядом с архонтом и жрецами Диониса Все готовы окунуться в водоворот человеческих страстей И вог раздается музыка Звучит авлос. 1 Какая роль принадлежала музыке в античном театре? Дристотель («Поэтика» VI 1449 b 27 30) лишет, что «одни части

Записи амфитеатов

191

рагедии неполняются только стихами, а другие еще и поются». Следовательно, стихи и пение составляли две главнейшие стороны гоатрального представления Ту же самую мысль утверждает и Аристофан («Лягушки», ст 862), когаа вкладывает в уста Евринида

бакие слова «Стихи и песни — струны («та угора») трагелии». Но в каких взаимостношениях находились эти средства художественной выразительности? Как они взаимослействовали? Сейчас на этот счет приходится строить различные предположения, так как до нас не Кошло ни одного обстоятельного описания самого процесса исполнения товгелии, им одного регального внализа какого-либо античного спек-

такля. Наши заключения по этому поводу могут основываться лишь На сопоставлении отдельных мимолетных замечаний древиих авторов,

ја их фрагментарных высказываннях и, конечно, на разборе сохрадившихся образцов древистреческой трагелии. Но и таких материалов вполне достаточно, чтобы составить определенное внечатление С этой точки эрения интересно, как Аристотель («Поэтика» XII 1452 b) описмыет основные части трагедии — пролог (дродолусе), рлисодий» (етисобног — диалогическая спена), «парод» (деробор вступительная песнь хора), «стасим» (дтемцоог — это педая часты с вкесл» («Собос — разнязка, окончание) «Пролог это педая часты

прагедии до хорового парода, эписодий — целая часть трагедии между хоровыми песнями, эксод — целая часть трагедии, после которой нет

цесни хора, парод — это первая речь всего хора, стасим — песня хора гз аналеста и трожея, а коммос — общий треи хора со сцепы» 
В вималельно вчитываясь в приведенную цитату, негруано понять, го Аристотель толкует разделы трагедии в зависимости от их цестоположения по отношению к хоровым песням — «до», «между» гди «после» них Иначе говоря, по мысли Аристотеля, они являются цеким стержнем, на который словно нанизываются остальные разделы грагедии В его понимании музыка — цементирующее звемо дей ее структуры Такой подход был типичным для античности,

как отражал суть трагедин, которая не могла обойтись без Музыки Об этом говорит, прежде всего, то знаменательное обстоисельство, что самые выдающиеся авторы трагедий были одновременно композиторами. Да и само отношение древнегреческого зрителя к музыке трагедии подтверждает ее важную роль в драматургии Всего театрального комплекса.

1 О музыке, создававшейся «отцом трагедии» Эскилом (525—456 гг. Ло н. э. ), нам почти ничего не известно, кроме того, что, по свидетель-

Другой великий трагик Софокл (496—406 гг. до н. э.) с детства изучал музыку под руководством афинского дифирамбического поэта и музыканта Лампрокла (начало V в. до н. э) Когда Софоклу было шестналцать лет, то за свою красоту и достижения в музыке он был назначен возглавлять шествие хора, посвященное торжествам во случаю победы греков над персами под Саламином Древние источники превозносят музыку Софокла за ее лиризм. Он также сочинял элегии. Считается, что им написан пеан в честь Асклепия и, если верить античной традиции, ода в честь историка Геродота.

Но самые восторженные отклики посвящены музыке Еврипила (ок. 480-406 гг. до н. э.) Например, у Афинея (IV 175 b) сохранился

который якобы был другом Софокта

музыке хроматики

фрагмент произведения комического поэта IV в до н. э. Аксионика. называвшегося «Еврипидов любовник». Там упоминается, как греки •настолько помещались на песиях Еврипида, что все остальные Інесни І кажутся мелоднями гинграса Іто есть звучанием примитивного авлоса и совершенно отвратительными». Такое сообщение не является единичным. Лукиан («Как нужно писать историю» 1) рассказывает о том, что однажды все жители фракийского города Абдер под впечатлением выступлений трагика Архелая в Еврипидовой «Анаромеде» буквально «помещались на трагелии» и чаше всего повторяли из нее трены Плутарх («Лисандр» 15) сообщает о таком случае После поражения афинян в войне со спартанцами в 404 г. до н. э., победители вошли в древний город с решением стереть его с лица земли, а всех его жителей превратить в рабов. Но вот состоялся пир, во время которого кто-то запел начало первого хора из «Электры» Еврипида. Все сотранезники растрогались от столь замечательной музыки и подумали, как ужасно было бы разрушить сей славный

город, давший столь великих людей, как Еврипид. Несмотря на всю анекдотичность этого рассказа, в нем сохранилось живое впечатление от воздействия музыки Еврипида. Тот же Плутарх в другом своем сочинении («Никий» 29) приводит и иное повествование. После неудачного похода афинян против Сиракуз в 413 г. до н. э. большинство из них попало в плен. Здесь они находились в кошмарных, почти нечеловеческих условиях. Многих афинян продавали в рабство, пред ^ варительно поставив на их лбах клейма. Но даже в такой безвыходной ситуации их спасало собственное достоинство, а некоторых, как говорит Плутарх, «спас Евринид». Дело в том, что сицилийны преклонялись перед талантом Еврипила. Всякое новое его сочинение, повадая в Сицилию, сразу же становилось всеобщим достоянием Поэтому некоторые афиняне, оказавшиеся в рабстве, обучали своих хозмев тем стихам Еврипида, которые сохранились у них в памяти За это они нередко получали свободу, а очутившись на свободе без ферстат в существованию, «зарабатывали пищу и воду пением песен вз его трагедий».

та его транедий».

В сотранедий».

В сотранедий».

Посторические свидетельства, а лишь как сохранившееся в памяти догомось и запечатленное в удожественной градиции восторженное

поторические свидетельства, а лишь как сохранившееся в памяти потомков и запечатленное в художественной градиции восторженное фосприятие музыки еврипиловских трагелия. Это еще одно подтвер дление того, сколь важную роль играла музыка в греческой грагедии Сольшие, в процессе вы которищеского однатия дирания и фузика не музика и не подражения и функции и подражения подражения и подражения и подражения подражения и подражения и подражения подражения подражения и подражения п

Пление того, сколь важную роль играла музыка в греческой трагедии жонечно, в процессе ее исторического развития значение и функции бузыки изменялись. В творчестве различных авторов ей отводилось пеодинаковое место. В одних случаях главное, а в других побочное Ил в довенетоеческой хуложественной культуре существовали целые

Но в древнегреческой хуложественной культуре существовали целье течения, для которых трагелия была, прежде весто, музыкальным произведением Так, например, в трактате Псевло-Аристотеля (XIX (10) указывается, что авторы, следовавшие тралициям Фриника, чтеляли больше внимания музыке, чем другие «Отчето последовадели Фриника были прежде всего композиторами ("µгλоломо")? —

Потому что тогла в трагелиях мелодии преобладали над стихами» В вестно также, что мелодии из прои ведений Фриниха долгое время составляли свод популярных песнопений любителей музыки В фистофановских «Осах» (ст. 218 и следующие) старые сульи илут пскать Филоклеона, «напевая древние мелодии, взятые из "Схлощинок" Фриниха». Но даже в произведениях тех авторов, у которых бмелодии не преобладали над стихами», музыка также была сос-

смелодии не преобладали над стихами», музыка также была сосавной и существенной частью художественных средств.

1 Олнако нам нужно четко уяснить, что, несмотря на всю важность уузыки для античной тратедии, она не являлась чем-то вроде современной оперы Слишком велики отличия существующие между цими. Например, хор и актеры в тратедии могли петь, а могли и ускламировать Поэтому любые аналогии между этими двумя жантами, созданными в корне различными истолическими этапами ху-

Тожественного мышления, всегла условны и приблизительны? Ремометого, не следует забывать, что в древиегреческой трагедии было немало такого, что для наших современников выглядит странциым и несетественным. Например, все роди в трагедии исполнялись долько мужчинами, женщины отсутствовали как среди вктеров, так среди участников хора. Если для диалогических разделов грагедий

и среди участников хора. Если для диалогических разделов грагедий такое положение, с точки зрения нашего современника, еще кое-как терпимо, то в музыкально-песенных построениях оно представляет собой явную, нелепость. Разве способны мы воспринимать без внутрениего протеста нежные и трогательные вокальные интонации, дофустим, Гекубы или Ифигении в исполнении мужского голоса, пусть Цаже самого прекрасного? Мужские ролы, озвученные женскими го-

Јосами в операх XIX века (Ромео в «Монтекки и Капулетти» Беллини,

Ратмир в «Руслане и Людмиле» Глинки, Зибель в «Фаусте» Гуно и др.) воспринимаются сейчас как одна из оперных условностей

Е. В. Гервиан

Но это не илет ни в какое сравнение с другой условностью, когда женская роль озвучивается мужским голосом Злесь диссонанс намного сильнее, и поэтому не случайно за всю историю развития оперы не было ни одного такого примера Однако для древних греков «мужчина, поющий женщину» выглядел естественно и обычно. Более того, если бы на орхестру древнегреческого театра вышла

актриса либо в роли женшины, либо в роли мужчины и к тому же еще и запела, то возник бы вссобщий переполох, близкий к шоку Сенчас лаже трудно представить, скоть бурной была бы реакция арителей на столь неожиланное для инх явление

194

В античном театре использовалось три типа звукового потока два основных пение и речь, а также некая специальная форма вукои высечения, занимающая по своим особенностям якобы срединное положение между речью и пением Этот «срединный» вид звукового движения требует мекоторого пояснения
Такой тип звукового потока дрение греки называли «парака-

талотэ» (παρακαταλογή). Согласно сообщению Псевло-Плутарха (28), его соглателем был Архилох, живший на рубеже VIII—VII вв. до н. э. Принято счигать, что паракаталотэ—лекламация актера на фоне инструментального сопровождения, нечто наподобие современной мелодемлании. Но такая точка эрения достаточно уязвима. Дело в том, что по положениям античного музыкознания существует два основных типа звукового движения — слитное и лискоетное

Спруст два основак типа эркового лижения статнос и лижерствое Слитным звучанием представлятась разговорная речь, так как в ней переход от одной звуковой высоты к другой происходит слояно не зачетно для ощущения Злесь все звуковысотные уровни как бы слиты в единую недифференцированную массу Конечно, античные теоретики прекрасно понимали, что и в разговорной речи присутствиот звуки пазличной высоты. Но, по их мнению, чувство было

ствуют звуки различной высоты Но, по их мнению, чувство было не в состоянии определить момент перехода от одной высоты к другой. При пении же звук и одсляются друг от друз и конкретными и точными интервалами, а слух свободно фиксирует переход от одной звуковой высоты к другой Поэтому пение толковалось как дискретный вид звучания. Согласно древнегреческой теории му зыки, оно отличается от разговорной речи точной интонационной высотой каждого звука, которая обозначалась по-гречески «толе» (такие)

каждого звука, которая обозначалась по-гречески «толь» (такис) Так определялась точка звукового пространетва, в которой конкретизируется и словно «останавливается» движение. Именно такая фиксированная точка отсутствует в слитном звуковом потоке. Поэтому одновременное сосуществование слитности и дискретности невозмож

 но, так как они взаимно исключают друг друга.
 скорее всего, «срединный» гип звучания представлял собой че редование пения и речи, когда музыкальный метод изложения мачередованию можно было передавать всю многоступенчатую гамму чувств героя или героини в до предела сжатый промежуток времени. Трактат Псевдо-Аристотеля (XIX 6), стовно подтверждает это. «Потему паракаталог» [применяется] в песнях трателии? Из-за неравтему паракаталог» [применяется] в песнях трателии? Из-за нерав-

Померности Ибо неравномерность [создаст] впечатление огромности фечасть и горя, равномерность же — менсе трагична» Ангичные бетеры умело пользоватись паракаталогэ, перемежал на небольших фенках художественного материала пение и речь.

отрезках художественного материала пение и речь. Для того чтобы актер мог с успехом оперировать столь необычной сложной формой, он должен был мастерски владеть голосом уществовала даже особая область актерского искусства, называе блася «фонаския» (фонуосилс, от фонуй - голос и глагола соржен - голос - голо

борабатывать, тренировать) Она содержала комплекс вокальных фонском» способствовавших развилию голоса, «Фонском» (фомусиос) назывался учитель пения, даващий актерам различные рекоменлации для приобретения вокальных навыков и повышения фотерства Известно, что с этой целью многие актеры долгие часы посвящали гренировые своего голоса Шицерон «Об орагоре» 1 59.

31) рассказывает, как греческие актеры перед выходом на сцену плаги специальное упражнение, они распевались лежа, издавая бачале более низкие звуки и постепенно повышали их до самых ороских После исполнения трателии или комедии они проделывали форатное» упражнение, но уже ская Оно начиналось с самых вы-

оких звуков, постепенно достигало наиболее низких, и таким образом а тер как бы успоканвал свой голос
Конечно, даже обычная речь актеров отличалась от обыденной аждодневной, именовавшенся «логос» (λόγος) Отличие было обусбралено хотя бы тем, что в траледии актеры говорили не пролой, акк в жизни, а стихами Естественно, декламация стихов поебовала

то специального интонирования здесь нужна была либо большая ображетвенность и трагичность, либо жалобность и напрывность, дибо резьме восклицания или вкрадчивые «нашептывания» Такая сечь называлась «каталогэ» (хотохоуй). Приставка «котос, среди дрочих значений, имеет смысл усиления, переходности В сосдинении средоством «хотос» на создает определение речи, отличающейся от обыденной и перешедшей в иную смысловую плоскость. Хотя в дростейших случаях «хотохоуй» переволят как «список», «перечислеме», в театральной жизни это слово оболначало «имененную речь».

простевших случаях «хстодоута» переволят как «список», «перечислещее», в театральной жизни это слово обозначало «измененную речь»,
«Усиленную речь». При «каталотэ» слово выполняло не только ком"Уникативную функцию, но и художественную
Разнообразие метолов исполнения и художественных задач, как
уже видели, вызвало к жизни необходимость чередования де-

w же видели, вызвало к жизни необходимость чередования дедамидии и пения «паракаталот» (порсихотодоту). Приставка чарки: означает «отклонение», «изменение». Значит, «паракаталомента, чаще всего авлоса. Иченно он сопровождал все песни хора а классической трагедии и передко аккомпанировал актерам при исполнении сольных номеров монодий Иногда в трагедиях использовалась и кифара Особое место в драматургии трагедии отволилось хору Можно опитать, чалату с монодивным устравление главиным мосмателем

ГЭ» — ЭТО ИЗМЕНСКИЕ «КАТАЛОГЭ», НОВАЯ СТАДИЯ ВОГЛЮЩЕНИЯ СЛОВА. НО ТОЛЬКО ОСОБАЯ ЛЕКЛАМАНИЯ СТИКА (КАТАЛОГЭ), НО ЧЕРЕЗОВАНИЕ ЛЕКЛА-

Паракаталого сопровождалось звучанием музыкального инстру-

мации с пением.

считать, что наряду с моноднями хор являлся главным носителем музыкального начала. В самом начале транедии хор выходил на орхестру, предшест-

музикального пачала. В самом начале транелии хор выходил на орхестру, предписствуемый авлетом Хоровая песнь, называвшаяся «пародом», звучала инбо во время этого выхода, либо после него Хор располагался на орхестре в три пиеренги по пять человек в каждой, лицом к эрителю Такое расположение трагических хоревтов отличало их от построения

дифирамбических, стоявших полукругом В первую шеренгу попадали самые красивые хореяты Руководитель хора («тегемон», «корифей», «хоростат») занимал центральное место в той же шеренге. Нередко хор делидся на два полукория. Иногла хор сопровождал свое пение.

танцами. Но подробности такого совмещения в рамках трагедни пока остактия не вывененными. Развитие музыки трателки привело к созданию хоровых песен, не имеющих непосредственного отношения к данному сюжету. Такие вставные песни казывались «эмболнма» (гдібідцо, от гдіболії — вставка) Аристогель («Поэтика» XVIII 1456 а 29 31) упоминает об авторах, у которых «хоровые песни имеют не больше связи с темой своей трателии, чем с какой-нибудь другой Поэтому они поют "эмболима" Первый их создатель — Агафон»

до н. э. в Афинах и был популярным автором трагедий и композитором Первый приз Агафон завоевал на драматических состязаниях во время Ленеев в 416 г до н. э. Вставные хоровые песни, судя по всему, явиялись своеобразными дивертисментами. В том же качестве использовалась иногая и инструментальная заставка, получившая наименование «агафоново авлосово соло» (Аусибустор стилост — см. «Суда»). Каков был драматургический смысл таких

нововведений и был ли он вообще - остается неясным

Об Агафоне известно очень мало. Он жил на рубеже V-IV вв.

# Начиная от Ливия Андроника

364 г. до н. э. был для Рима поистине трагическим. В город свирепствовала чума Ежедневно родители хоронили детей, а дети теряли родителей, братья погребали сестер и доживающие свой век старцы оглаживали юных виухов. Ежедневно умирали сотни людей) фоставшиеся в живых знали, что они обречены, и жлали своего.

Па спасение

Что же это была за илея?

бостановке они бы никогла не решились. И вот среди умирающего народа и погребальных костров, среди плача живых и стонов умирающих возникла идея, которая могла Вародиться только от отчаяния и безысходности. Вначале ее перепавали шепотом друг другу самые близкие люди. Потом она стала Произноситься уже более громко. Она постоянно возникала во время бесел дома и на улице. Она, словно факел спасения, все настоичивее и чаще передавалась от одной группы населения к другой, и наконец, базгорелась в единое всеобщее пламя, к которому с надеждой были обращены лица исстрадавшихся и изверившихся людей Блеск этого пламени осветил потухшие глаза и зажег в них проблеск належам

Г Если всемогущие боги отвернулись от римлян и не внемлют их Просьбам, призывам и жертвоприношениям, то может быть есть мысл использовать иное средство, чтобы умилостивить разгневанных

Звуки амфитеатра

ласа. Бороться с чумой не было ни возможности, ни сил. Консулы Тай Сульпиций Петик и Гай Лициний Столон оказались столь же беспомощными, как и все граждане. Да что говорить о консулах, когда даже жрены, понимающие веления богов, потеряли надежду на спасение. Стало ясно, что боги разгневались на римлян. За что? Этого никто не знад. Но никакие мольбы и воззвания, обращенные 🕱 богам, не возымели действия. Не помогали также обильные жер-**Ж**воприношения Чума продолжала уносить жизни бесчисленного множества людей. Весь город был охвачен страхом. Он руководил всеми Поступками людей и заставлял их делать то, на что в нормальной

богов<sup>9</sup> Может быть, попробовать задобрить их развлечением, развеселить их, доставить им удовольствие? Разве не следует попытаться применить и такое средство? А вдруг оно поможет унять гнев не-Сожителей? Так не следует ли провести пышные и веселые сценивеские игры, искрящнеся озорными шутками, вихревыми танцами задорными песнями? I Пир во время чумы! Идея, представлявшаяся бы колучіственной будущим христианам, показалась спасительной для язычников. Их ис должны были остановить реки слез и смутить звучание беселых песен, заглушающих плач по умершим. Их не мог привести

в смятение топот танцующих ног, врывающийся диссонансом в размеренные и скороные погребальные процессии. Вель сценические шгры нужны были не людям, брошенным в объятия чумы, а богам. Только от них зависело избавление римлян от несчастий Боги же Гюбят песни и пляски Они благосклонно относятся к шуткам, так как им не чуждо вичто человеческое. И пусть никому не помещает беда, утрата близких и трагические предчувствия новых расставаний Еценические игры делаются ради богов, способных осчастливить не только оставшихся в живых, отведя от них смерть, но и тех, кто навсегла ушел в мир иной Ведь умершие воплощались в образе добрых полэемных богов манов и в действиях злых духов лемуров. А им также не безоазличны песни и пляски Итак, спенические игры нужны всем - богам и людям, живым и мертвым

Но как осуществить задуманное? Вель основная масса римлян до сих пор учела лиць ловко обращаться с оружнем, обрабатывать землю, управлять кораблями в бурном море или ткать полотно,

Сейчас же требовалось нечто иное. Конечно, петь, танцевать и шутить римляне умели. Но в этих забавах они не шли дальше неуклюжих шуток, так как основные интересы народа были сосредоточены на ином Кроме того, зрителями дол<sup>9</sup>кны были стать не столько люди, сколько боги, а тут невозможно обойтись столь примитивными песнями и плясками Злесь нужны профессионалы, высокое искусство

198

которых заставило бы богов изменить отношение к римлянам и снять с людей проклятие. Но коль скоро в Риме нет таких профессионалов, их следует пригласить, И взоры римлян обратились на Этрурию - область, нахолящуюся на западном побережье Италин, между Тибром, Тирренским морем

и Аппенинами. Было известно, что там жили те, кого местные жители туски (так римляне именовали этрусков) называли «гистерами», а римляне - «гистрионами». Они умели замечательно петь и танцевать, обладали неистоцимым запасом шуток, способных раз-

веселить даже самых угрюмых Все согласились с тем, что именно они должны дать представление, посвященное богам, и только в таком случае можно рассчитывать на успех задуманного предприятия И вот, в разгар чумы 364 г до н э, в Рим были приглашены

этрусские гистрионы, устроившие в центре города сценические игры

Приблизительно так повествуют о начале римского театра Тацит («Анналы» XIV 21, 1) и Тит Ливии (VII 2, 1 4). Значит, первыми римскими актерами были этруски. Наверное,

в этом есть своя логика. Предшествующий путь народа не способствовал созданию условий для развития профессионального искусства. Понадобилась трагическая ситуация, чтобы возник театр. Но сами римляне не были готовы для деятельности в столь необычной для них сфере. Поэтому этруски заложили в Риме основы

профессионального художественного дела. Далее все зависело от римлян, от их способности приобщения к театру, от их стремления к перевоплощению и, самое главное, от того, насколько необходим

был театр в «вечном гороле» Факты говорят о том, что театр прижился здесь навсегда, а выход на театральные подмостки стал доступен каждому. Подобно тому, как в Греции во времена раннего дифирамба в песне-пляске

участвовали все или, во всяком случае, большинство врителей, так и в Риме первоначально в театральное действо вовлекались все пелающие Если сначала на подмостках звучали в основном этрусские пенертуар Ведь театр существовал для римлян и должен был отражать их жизнь А кто, как не сами римляне, знал ее! Она запечатнелась в незатейливых песенках, возникавших по самым разнооб-газным поводам. Свои эмоциональные устремления потомки Ромула выражали в танцах Различные житейские ситуации воплощались в простейлих разговорных сценках Конечно, римляне исполняли их бе столь виртуозно и мастерски, как этруски. Но часто горожане, былившиеся вокруг подмостков и следившие за сценической «рабоби» этрусков, не выдерживали, они выскакивали на подмостки в усть плоко и неумедо, но все же принимали участие в театральном

то связь с живыми фольклорными традициями. Некоторые обрядовые песни и танцы постепенно стали перекочевывать на сцену. Если Ваньше песенки, называвшиеся «фесценнинами» (carmina fescentina), Пели на крестьянских свадьбах и в солдатской семье, то теперь они выучали и в театре. Затем на сцене появились так называемые сатуры (saturae) — небольшие сценки с простейшими сюжетами, состоящие Из песен с инструментальным сопровождением, кратких диалогов и Танцев. Само название «satura» произошло от наименования блюда, Приготовленного из набора различных овощей Таким же песенно-Вицевально-речитативным набором была и сценическая сатура. Олновременно с этим в Риме получил распространение уже хиоминавшийся особый вид музыкально-драматического представения, близкий к фарсу atellana, заимствованный римлянами у ўдемени осков. Этот жанр был самым популярным в среде римской молодежи В нем всегла действовали одни и те же персонажи-маски, о помощью которых разыгрывались типичные житейские ситуации, Аузыка в ателлане являлась не только фоном, сопровождавшим

Комические события Песня-характеристика несла слушателю инфор-

Вес это способствовало укреплению статуса театра в Риме финако, несмотря на это, римляне долгое время не могли выдвинуть в своей среды мастера, деятельность которого олицетворала бы вимские художественные традиции Как мы видим, возникновение финского театра подготовили этруски и оски, а его основопо-

Он пришел в Рим из Тарента, южноитальянского города, расдоложенного на берегу Гарентинского залива, гле издавна селклись реческие колонисты Гарент представлял собой олин из важнейших оплотов эллинистической культуры в Италии Здесь в середине III в До н. э. ролился и получил образование грек по имени Андроник Он появился в Риме в качестве преподавателя греческого языка.

🖟 Акклиматизации театра на римской почве во многом помогала

Пействе

мацию о данной маске

ожником стал грек.

Римская знать, желая приобщиться к греческой образованности, нерелко обучала своих летей греческому языку В Римс Андроник сформировался как поэт, музыкант, а также как автор трагелий и комедий. Их тематика основывалась на сюжетах из греческой мифологии. Интересно, что Андроник писал и «партении», пред назначавшиеся для исполнения женским хором. Таким образом, он использовал в своем творчестве не только греческую тематику и греческий хоровой жанр, но и следовал старинной греческой традиции, совмещая в одном лице драматурга и композитора. Поэтому, несмотря на то что Андроник, получивший римское граж-

данство, стал именоваться Ливнем Андроником, он не терял тесных контактов с художественным наследием своей прародины и по мере во можности внедряд ее достижения в Риме Его деятельность привела к тому, что бесформенная смесь песенок, танцев и диалогов, дававшихся на римских подмостках, окончательно сменилась настоящими драматическими спектаклами Именно с Ливия Андроника начинается подлигная история римского театра

На протяжении алительного времени римляне для театральных представлений обходились наскоро сколюченными деревянными полмостками и такими же деревянными ступеньками для сидений Первый каменный театр впервые здесь был построен только в 55 г л он э. по указанно союзника, а затем вората Юлия Исзара — Гися

Помпея Этот театр имел 27 000 мест и отличался необыкновенным великолепием Вдобавок к нему примыкало два замечательных хра-

ма Победы и Венеры Такой архитектурный ансамбль как нельзя лучше показывает отношение римлян к театру Это было одно из любимейцих зречини горожан Уже при вхоле в театр зрителей встречала музыка. Как свидетельствует Тертуллиан («О зречишах» 10), люди входили, сопровождаемые звучанием тибий и труб Скорее всего это была музыка, не имевшая нихакого отношения к сюжетам, намечавицимся поэже к представлению Возможно, она способствовала созданию торжественного и празличичного настроения Благодаря ей зрители должны были почувствовать, что они перешагнули некий барьер, отделяющий их от житейских каждолевных забот, и попали в новую обстамовку.

их от житейских каждолневных заот, и пользи в новую остановку. Все это игралю большую роль для психологической подготовки зрителя к восприятию последующей трагедии или комедии В римских театрах эрители размещались иначе, чем в греческих Заесь орхестра предлавначалась не для хора, а для важнейших городских сановников сенаторов, эдилов, консулов, судей и т. Д Далее, в первых четырнадцати рядах амфитеатра рассаживались только лица из всаднического состоямя. Так было провозглащено законом Росция Отона в 67 г. до н. э. Следовательно, по расположению эрителей в римском театре можно было обозревать всю социально общественную медарокно госумента.

1. Как и в греческом театре, в римском существовали разговорные мостроения (diverbia) и музыкальные. Послетние состояли из хоров ■ так называемых «кантиков» (captica от датинского captus — пение. месня). Хол вместе со своим руковолителем (magister chori) науолияся **Ч**а сневе, а не на опхестре. Его выхол и пение сопровождан тибист. Хористы пели, оставаясь либо неполвижными, либо совершая серию Яростых движений. Так было в трагедии. В комедии же хор вообще **Р**ТСУТСТВОВЯЛ, и её «музыкальная часть» состояла только из кантиков. ГУ Как в трагедии, так и в комедии кантики представляли собой монолии, исполнявшиеся актепами в сопровождении тибии. Правла. Не всегла кантики пелись самими актерами. По этому повоту Тит Пивии (VII 2, 6-8) рассказывает одно предание. Основоположник вимского театра Ливии Андроник сам был не только автором граголий в комелий, но и исполнителем, так как выступал в качестве пепвого вктера. В его времена такая практика была общепринята. Ливии Андроник пользовался успехом у зрителей и из-за частых выступмении сопвал голос. Тогла ему не оставалось ничего лоугого, как Роставить перед тибистом молодого раба-певца, а самому лишь истивно жестикулировать руками и ледать вид, что поет. Согласно Титу Ливию, якобы с тех пор песни в театре пелись певцами, а актеры сопровождали их исполнение жестикуляцией, создавая у зрителей впечателение того, что они поют сами. Не следует думать, что полобное положение было всеобщим и повсеместным. Как во времена республиканского Рима, так и в период империи известны случаи, когла Актеры с успехом справлялись не только с диалогическими частями Ввоих партий, но и с вокальными Однако нередко наблюдалось разлеление на актеров-лекламаторов и актеров-певиов. Если в основе рассказа Тита Ливия лействительный факт, то

псе же исполнительское разграничение художественного материала прагедий и комедий на певческий и актерский было вызвано бокее серыстывыми причинами К такой дифференциации привело, видимо, усложнение вокальных партий, с которыми уже не могли справиться блаже актеры «пирокого профиля». Обладающие достаточными вы Кальными навыками Именно по этой причине потребовались столь сложные произведения Консчно, сейчас невозможно сказать ничего определенного о природе сложностей были ли они связаны блиць с вокальной виртуолностью, или с «заковыристостью» интонационных оборотов, или с напряженной тесситурой звучания, или со всем этим одновременно? Не сохранилось абсолютно никаких блиць с вособных дать ответ на эти вопросы. Во всяком случас, ушелевщие совщестьства говорят о бурном развитии сольного пення ти почти о полном забвении интереса к хоровому музицированию.

Так, во многих римских источниках с восторгом пишется о впезатлениях от монодий Цицерон в «Тускуданских беседах» (III 19) 202

Светония и т д. Вчесте с тем, трудно обнаружить упоминание о какой бы то ни было реакции на хоровые произведения. Так, Сенека («Ипавственные письма» 84. 9) вспоминает о хоре лишь тогла, когла хочет проиллюстрировать возможность слияния многих голосов в единое звучание, но не более. И даже здесь он добавляет, что имеет в виду не современный ему хор, а тот, «который был известен древним философам» Такие свидетельства весьма показательны, О той же тенденции говорит и другое обстоятельство. Внимание

римской публики стала привлекать не только трагедия, сочетавшая в себе лиалог, сольное пение и хоровые построения. Римляне полюбили самостоятельное исполнение кантиков из трагедии. На таких «концертах», проводившихся одним певцом, пелись все вокальные номера из какой-нибудь трагедии. Римские писатели времен империи называют это «tragediam cantare» (петь трагедию), в отличие от «tragediam agere» (играть трагедию). Нередко монодии, звучавшие в таком исполнении, пелись по-гречески, особенно если они были

Цицерона, а также у других авторов Сенеки, Плиния Младшего,

заимствованы из греческой трагедии. В таких случаях в качестве аккомпанирующего инструмента на смену тибии приходила кифара На ней играл сам певец. В результате получалось некое возрождение древнегреческого кифародического искусства, конечно, в новых условиях и с новым музыкальным репертуаром Бурное развитие сольного пения сделало необходимым тщательную вокальную и вообще общемузыкальную подготовку тех, кто

специализировался в столь сложной исполнительской сфере. Игра на кифаре стала обязательной для актера-певца. Причем речь шла не просто об удовлетворительном владении инструментом, а о вкоту-

озном Такого мастерства не требоналось ни от актеров, участвующих в трагедии в качестве декламаторов, ни от актеров-комиков. Плиний Младший (Письма V 19, 3) пишет о своем рабе Зосиме, который играет на кифаре «лучше, чем это нужно комику» Безусловно, максимум внимания актеры-певцы уделяли вокальной подготовке. Они буквально «денно и нощно» трудились над своим голосом, стараясь довести его до совершенства. Цицерон («Об

ораторе» III 23, 86), упоминая об актере Валерии, пишет, что он «ежедневно пел. ведь он был актером, так что ему было делать другое<sup>3</sup>» В самом деле, если актер — певец, то его основные заботы сводились к вокальным занятиям Когда же проходили молодые

годы и наступала старость - ухудшались вокальные возможности. тускиел тембр, уменьшался «рабочий» диапазон, утрачивалась полвижность голоса и т л Для тех, кто не хотел уходить со сцены, профессиональная старость требовата определенной маскировки. В таких условиях каждый действовал по собственному усмотрению

203

з здесь чаще всего работали специально приглашенные музыканты мобно тому, как в Риме наблюдается разделение между актерами зорящими и актерами поющими, таким же образом происходит меление между драматургом и композитором. Несомненным дозательством этого служат так называемые дидаскални к некоторым хранившимся комедиям Тита Макция Плавта (250-184 гг. до

«Didascalia» (буквально - «поучение») - решение судей, высекавеся на каменных или бронзовых досках В нем вместе с именами лжностных лиц, при которых происходили театральные представния, а также с именами автора и актеров иногда фиксировалось имя композитора Вот что было начертано на дидаскалии, посвя-

лая расставаться со своей славой виртуоза, пели то же, что и жде, но значительно медленнее. Именно так намеревался посить в старости значенитый римский актер Росций (умер в 62 По свидетельсву Цицерона («Об ораторе» [ 60, 254), он предгагал, что «чем старше он будет, тем медленнее он постарается ать мелодию тибиета и [тогда] свободнее будет [его] песня». аче говоря, при более медленном темпе исполнения Росций на лся в старости справиться с техническими трудностями Совернно очевидно, что это было не изобретение самого Росция, а

ультат давнего опыта античных певцов.

Кто писал музыку к римским трагедиям и комелиям? Если имеются конкретные данные о том, что для греческих гральных представлений музыку писали в большинстве случаев ии драматурги, то относительно их римских коллег не существует алогичных свидетельств. Более того, есть все основания полагать,

и Публия Теренция (ок. 190—159 гг. до н. э.).

енной комедии Теренция «Евнух» «Представлена на Мегаласийских играх, при курульных эдилах щии Постумии Альбионе и Лушии Корнелии Меруле. Играли ктеры) Луции Амбивий Турпнои и Луции Атилий Пренестинец. елодии для двух правых гибий сочинил Флакк, раб Клавдия».

Фрагмент из дидаскалии о комедии Геренция «Самоистязатель» асит.

«Мелодии сначала для двух неравных тибий, а потом для двух правых сочинил Флакк, раб Клавлия»

Имя раба Флакка присутствует и во всех других сохранившихся здаскалиях, посвященных комедиям Теренция. Музыку к комедии лавта «Стих» написал некий «Маркипор, раб Оппия»

на себя внимание специальные термины «правые тибии» и «неравные тибии». В других источниках встречаются и такие определения, 'как

«левые тибии» и «равные тибии». Они отражают многообразие разновидностей тибии, использовавшихся в античных театрах Однако понимание их особенностей связано с рядом затруднений. Очевидно, что на двойной тибии, состоявшей из двух неравных по длине (и зачастую по диаметру) трубок, можно было одновременно исполнять звуки различной высоты. Более того, одна из них издавала один-единственный протянутый звук, а другая вела мелодическую линию. В таких случаях первая трубка называлась «succentiva» (сопровождающаяся), а вторая «incentiva» (ведущая). Трубки тибии подразделялись также на «правые» и «левые». Однако не представляется возможным с полной уверенностью говорить о том, какая из них была «ведущей», а какая «сопровождающей». Вполне вероятно, что когда-то их расположение не было постоянным и нередко менялось. Вчесте с тем, судя по тому, что Флакк написал музыку «для двух правых тибии», можно предполагать, что в его время правая была велущей, а левая - сопровождающей. Ведь трудно допустить, чтобы музыка ко всему театральному представлению ограничивалась лишь двумя протянутыми одиночными звуками Свидетельство о существование инструмента, состоящего из «двух правых тибии», то есть из двух ведущих тибии, вынужлает залучаться над способом исполнения на таком двойном инструменте (не забудем, что каждая из трубок имела систему отверстий, увеличивающих или уменьшающих столб воздуха). Кроме того, такой инструмент предполагает одновременное эвучание двух мелодических линий Вель он имеет две «велушие» трубки Неужели перед нами свидетельство зарождающейся инструментальной полифонии? Если это действительно так, то каковы ее особенности? На рубеже XIX-XX вв. происходили бурные дискуссии по этому вопросу Одни ученые считали, что античная музыка была исключительно одноголосной, другие допускали применение примитивных форм гетерофонии (έтерофычіа, от έтерос – другой, разный и фшуф – голос, то есть «разноголосне»); третьи предполагали лишь использование протянутых органных пунктов, сопровождавших мелодию, а четвертые даже рисковали утверждать, что существовали развитые формы многоголосия Для доказательства своей правоты защитники различных точек зрения приводили многочисленные аргументы. Лебаты порой были довольно жаркими. Однако единое мнение так и не сформировалось, и все остались на своих позициях. До сих пор

большинство ученых продолжают считать, что античная музыка была (как полчеркивается в таких случаях) «в основном» (1) одно-

голосна

Значит пока не будут преодолены «белые пятна» в изучении важнейших сторон античной музыки вообще, останутся загадки и в стеатральной музыке.

і Но сохранившиеся свидетельства о музыкальных инструментах

## ОЧЕРК СЕДЬМОЙ на службе у госуларства

### Преображения нома Древние греки искрение верили, что музыка может не только излечивать души и тела, но и исцелять от недугов общество.

Например, предание повествует о том, что в Спарте в первой половине VII в. до н. э наблюдались ожесточенные раздоры. Вполне возможно. что они были следствием конфликтов, которые часто происходили между доринцами, пришединими в Лаконию, и порабощенным

ахейским населением. Легенла гласит, что раздоры были прекращены

благодаря искусству одного из величайших музыкантов Древней Греции — Терпандра. О нем известно сравнительно мало Терпандр родился в городе Антиссе на западном побережье острова Лесбос, в семье некого

Дердена. Поэтому в источниках он иногда именуется либо «Дерденов Ісыні» либо «антиссен». Именно он, согласно легенле, становится наследником лиры мифического Орфея когда Орфей был растерзан вакханками, они бросили лиру в море, и волны прибили ее к Антиссе, где она и попада в руки Терпандра. В факте вручения Орфеевой лиры Терпандру предание запечатлело не столько преемственность художественных принципов двух знаменитых музы-

кантов, сколько всеобщее мнение мастерство Терпандра нисколько не уступало искусству Орфея. Для легенды не имело значения то. что от лиры, качавшейся на волнах Эгейского мооя от Фракии во Лесбоса, в лучшем случае могли остаться лишь отдельные куски, которые невозможно было использовать даже для реконструкции инструмента, так как под воздействием влаги его детали сильно

разбухли. Но молва о художественных достижениях Терпандра облетела весь греческий мир, и необходимо было дать им истол? кование Поэтому так важно было передать в руки ТерпандР лиру Орфея, ибо в таком случае становились понятными истоки выдающегося музыкального мастерства десбосца вместе с дипой

якобы было перенято от Орфея и чудесное умение игры на ней и редкостная способность к созданию музыкальных произведений.

I Но не только легенда свидетельствует об удивительном искусстве Терпандра В псевдо-плутарховском сочинении «О музыке» (4) сообщается, что Терпандр четыре раза подряд побеждал на Пифийских играх. А это уже конкретные исторические факты, которые можно трактовать однозначно как признание художественного превосход Втва музыканта, прославившегося в открытом состязании с другими

II Как появился Терпандр в Спарте и какова была там его обще-твенно-художественная деятельность — навсегла останется загалкой.

Современниками.

207

Сохранилось всего два сообщения одинакового содержания. Они глабят, что именно Терпандр прекратил имевшиеся тогда раздоры в Парте Одно из них зафиксировано у Псевдо-Плутарха (42), а пругое в уцелевшем отрывке из сочинения Гераклида Лембосского III в. до н э.) «О государственных устройствах». В последнем сообщается, что Аполлон через своего оракула повелел спартаннам всем слушаться Терпандра 1\* Каким образом Терпандо сумел прекратить гражданские распри? Кейчас по этому поводу можно строить лишь более или менее правпополобные предположения, основывающиеся на косвенных данных Но естественнее всего мотивировать общественную деятельность Терпандра, отгалкиваясь от главных примет его творчества. Ведь ху-Тожник способен влиять на умонастроения дюдей только своим искус-

ством. И с этой точки зрения привлекает внимание важное обстоятельство, на котором акцентируют внимание источники 7 Среди многих достижений, приписывающихся Терпандру, самым Равным по праву считается ввеление в музыкальную практику жанра, получившего название «ном» (уброс) Правда, отдельные овидстельства иногда оспаривают приоритет Терпандра в этой области Так, например, тот же Псевло-Плутарх передает два других мнения. Согласно первому («О музыке» 5) «некоторые из кифа-Баических номов, составленные Тернанаром, сочинены lemel в

вевности в Дельфах Филаммоном» (см. также словарь «Суда», Ватья о Терпандре) Второй отрывок того же сочинения («О музыке» передает иную точку зрения «Говорят, что Олимп, создал влетический ном в честь Аполлона, называющийся "многоголо-Еым"». Но таких источников, ставиших под сомнение заслуги Тер- Щлра в деле создания нома, очень мало. Абсолютное их большинство ьтдает пальму первенства музыканту с Лесбоса Не исключено, что в возникающей иногда разноголосице свидеельств по этому вопросу нашел отражение важнейщий принцип

рождения и первоначального развития любого жанра, никакой анр не может быть созданием одного, пусть даже гениального мпозитора. Жанр формируется постепенно в процессе исторической . Юлюции. Как правило, его эмбрион зарождается в недрах одного

традиционных жанров, а затем либо грансформирует его, и тот

постепенно преобразуется в мовую жанровую разновидность, либо с течением времени новые тенленции вычленяются из старого «каркаса», формируясь в качестве иной самостоятельной жанровой единицы. Вполне возможно, упоминания о полумифическом жреце Аполлона Филаммоне и о великом Олимпе в связи с номом имсют ту же природу и могут служить косвенным указанием на то, что в творчестве Терпандра процесс созревания такого жанра как ном достиг своей первой кульминации и с этих пор получил «права гражданства» в музыкальном искусстве античности. Во всяком случае. именно с Терпандра начинается бурное развитие нома

Правла, не следует упускать из виду и другую реальную причину расхождения источников в вопросе о происхождении нома. Хорошо известно, что более поздние воколения нередко определяют явления арханчного музыкального искусства теми терминами, которые оказываются «в ходу» в их времена. Например, выдающийся музыковед XIX века Франсуа Геварт, многолетний директор Брюссельской

консерватории, написавший выдающийся по тогдащиим временам двухтомный труд «История и теория музыки античности» (1875-1881), описывая жанры и формы древнегреческой музыки, нередко употреблял такие термины как «ария», «кантата», «симфония» и другие Конечно, Ф Геварт отлично сознавал, что в музыкальной практике античности не было и не могло быть жанров, которые определялись в повоевропейской музыке этими названиями. Но для того чтобы читатели, лишенные возможности услышать доевнегоеческую музыку в живом звучании, смогля хоть как-то осмыслять ее особенности. Ф Геварту приходилось обращаться к современной лексике. Вполне допустимо, что аналогичным образом поступали и древнегреческие авторы более позанего периода при описании архаичных музыкальных событий Если, например, во времена Аристоксена и Гераклида Понтийского, из сочинений которых черпал материал для своей компиляции Псевдо-Плутарх, одним из распространеннейших жанров был ном, то ничто не мешало некоторые произведения древнейших музыкантов обозначать тем же названием, хотя в более ранние эпохи это обозначение не использовалось. Однако, такого подхода требовала современная им терминологическая логика. Какое же отношение мог иметь жано нома, введенный Теппандром, к усмирению гражданской смуты в Спарте? Само слово «ном» (по-гречески — убцос) буквально обозначает «закон» Это первое, что нужно учитывать при стремлении хотя бы немного приблизиться к пониманию музыкальной деятельности Терпандра в охваченной распрями Спарте. Кроме того, существует довольно серьезное свидетельство, донесенное до наших дней школой Аристотеля В псевдо-аристотелевских «Проблемах» есть один параг-

раф (XIX 28), который дает основание еще больше приоткрыть

209

<sup>^</sup>музыкального нома в первой половине VII в до н. э Представим себе, что вторгщиеся на рубеже XII-XI вв. до н. э. в Лаконию дорийцы должны были постоянно держать в узде местное ахейское население Сопротивление последних могло то нарастать, то угасать. Но реальность оставалась неумолимой дорийцы осели на даконской земле, и оба народа постепенно начали ассимилировать-

называют номами? Потому что прежде, чем [люди] научились • грамоте, они пели свои законы, чтобы не забывать [их], как еще . Ісейчас І обычно бывает у Іскифского племени І аготирсов. И поэтому позднее [люди] дали песням кифародов то же самое название,

Можно по-разному относиться к этому сообщению, но игнорировать его нельзя. Целесообразно на его основе попытаться извлечь из небытия самые главные и трудно высвечиваемые контуры смысловой направленности в деятельности Терпандра. Пусть они будут предположительными и во многом базирующимися на догадке. Но в настоящее время у нас нет другого способа хоть как-то попробовать пробить -толшу веков и приблизиться к пониманию общественного смысла

которое [носили их] первые [песни-законы]»

ся друг с другом. Некоторые ахейцы смирились с завоевателями, видя их силу, а некоторые - даже вступили в родственные связи с пришельцами Наиболсе же благоразумные из дорийцев понимали, что без мира с местным населением невозможна нормальная, спокойная жизнь. Вместе с тем, среди ахейцев не могла быстро погаснуть ненависть к завоевателям, а у дорийцев оставалось стремление утвердить себя силой. Поэтому элесь должны были одновременно сосуществовать как миролюбивые, так и антагонистические тенденции. Однако жизнь требовала мира. Он мог быть достигнут только благодаря договору между всеми втянутыми в конфликт силами. Иначе говоря, требовался закон, который регламентировал бы нормы жизни людей, населяющих Лаконию, учитывал бы их права и желания, удовлетворы бы всех и служил гарантией от всяких неожиданностей и своеволий

Можно предположить, что в конце концов такой закон был провозглашен. Но хорошо известно, что между формальным принятием закона и его всеохватывающим лействием - длительная и сложная дистанция. Принятый закон становится реальной силой только в том случае, если он входит в умы и сердна еще вчера враждующих людей, если он утверждается как обязательное и необходимое знание для каждого, и, соответственно, рассматривается как всеобщее руководство к действию. Без такого условия любые усилия, направленные на установление миролюбивого порядка, оказались бы напрасными И тогда люди обратились к одному из самых древних и дейст-

венных средств для освоения закона - к заучиванию его, как лесни, Именно благоларя песне, сопровождающей человека с детского возраста и на протяжении всей его жизни, можно без труда приобщиться к законоположениям, изложенным в распевающихся словах. История знает немало примеров, когда поющиеся идеи окрыляли массы с особой силой (правда, период веры в эти илси зависел как от гіубины и гуманности их содержания, так и от качества музыки,

Кроме того, уже упоминалось, что в древности песня, наряду с танцем, была несравнению более активной участницей житейских событий, чем впоследствии Тогаа она была не только сферой искусства и отдохновения, но и являлась неотъечлемой частью самых важных сторои человеческой деятельности. Поэтому для сознания тех времен не было инчего произвосстественного в паспеняющихся

озвучивавшей их)

законах. Они казались логичным продолжением всего остального песнетворчества. Загача заключалась в том, чтобы создать для текста законов достойное музыкальное обрамление Для этого и пригодилось художественное мастерство Терпанара. Его заслуга состояла в том, что он сочинил замечательную музыку, эмоциональный строй которой полностью соответствовал духу утверждающихся законов и особенностям их текстов. Это должна была быть ярьяя и образная музыка, помогающая прочикновению в суть законоположений и приемлемая для всех возрастов и самых

разнообразных вкусов. Провозглашенные законы совместно с музыкой Терпандра начали свое победное ществие не только по домам, но и по душам людей. Их распевали на утренней заре, настраиваясь на конкретные дневные заботы, их вели и во времк работы. Могии

напевать их «про себя» в период сосредоточенных раздумий и ожиданий, разучивать в школе вместе с азами житейской премудрости... Благодаря повсеместно распевающимся номам, они должны были с течением времени войти в сознание людей как единственные и непогрешимые наставники жизии, как важнейшие и незыблемые указания для руководства в отношениях между людьми Можно предполагать, что различные законы напевались на неодинаковые мелосы В этом случае в сознании людей индивидуальные мелодии ассоциировались со счысловой направленностью законололожений. В конце концов законы-ночы стали правилом жизии стартанского общества, а благодаря этому утихомирилась вражда Так

стей Как утверждает традиция, Терпандр создал «первое установление музыки в Спарте» (Пеевао-Плутарх 5) Понимание этого сообщения сопряжено с определенными трудностями. Ведь невозможно думать, что до появления Терпандра в Лаконии там вообще не было музыки Значит, речь идет о чем-то другом. Скорее всего здесь нужно видеть первый зафиксированный случай, когда государство открыто пос-

тавило музыку себе на службу ради достижения определенных

номы Терпандра способствовали умиротворению гражданских стра-

211

Что представляли собой с музыкальной точки зрения ночы Терг панада? Многие исследователи пытались ответить на этот вопрос Но все их попытки оказались тщетными, так как не сохранилось никаких свидетельств, непосредственно связанных с сутью музы-

[ политических целей, а музыка стала выполнять задачи, установ-

рленные для нее государством.

I кального материала Поэтому мнения ученых,« как правило, основывались на субъективных представлениях и зависели чаще всего от собственных индивидуальных воззрений на античную музыку У вообще В результате суждения о номе имели очень широкую амплиту-

І ду от трактовки нома как некого древнегреческого макама 1 (импровизационной композиции на конкретные мелодические формулы, якобы записывавшиеся жрецами и хранившиеся в храмовых архивах) до понимания нома как развернутой, почти «оперной». арии с сопровождением инструмента. Все подобные предположения I так же трудно принять, как и опровергнуть, ибо материал, которым

внешних аспектов нома, да и они во многих случаях не ясны и І допускают взаимонсключающие друг друга толкования Источники указывают на связь кифародических номов Терпандра Вс творчеством Гомера Так, по свидетельству Псевдо-Плутарха (5), Александр Полигистор говорил, что Терпандр «следовал гекзаметрам ^ Гомера и мелодиям Орфея» В том же источнике (4) сообщается.

располагает наука в настоящее время, не идет далее характеристики

что «кифародические номы возникли из эпических поэм», а Терпандр «положил на музыку рекзаметры своих вомов и стихов Гомера» «там же. 3) Все это нужно понимать только как указания на то. С что текст номов Терпандра создавался в гекзаметрах, то есть на I языке эпической поэми. Олнако такие евилетельства не продинают I свет на саму музыку произведения

Номы Терпандра, скорее всего, были двухчастными. Их первая I часть являлась призывом к какому либо божеству, так как ни одно дело, а особенно такое общественно важное мероприятие, как испол-I нение поющихся законов, не могло совершаться без обращения к богу и без его поддержки. Эта часть нома называлась «арха» (фруф. у начало). Судя по всему, она создавалась в свободной форме и могла выражаться не только в гекзаметрах, но и в других поэтических

1 размерах При большом стечении народа певец с кифарой стоял, Е обратившись лицом к храму, либо к изваянию божества, либо к его I алтарю, и пел воззвание к богу или молитву Среди сохранившихся фрагментов Терпандра существует только два, подлинность которых I почти не вызывает сомнений. Один из них передан в словаре «Суда»

Кв статье «Амфианактидзейн» (сположетісям этим глаголом в шут-I ку называли исполнения произведений дифирамбических поэтов-му-I зыкантов, в начальных строчках которых очень часто встречалось і выражение «фифіфурктор» — «вблизи владыки») и является обращением к Аполлону, хотя само имя Феба здесь не упоминается, а приводится только его энитет — «єхо́груос» (далекоразящий). Другой

фрагмент Терпандра запечатлен у Климента Александрийского («Строматы» VI 11; 88, 2). «Зевс, первооснова всех [вентей], вождъ всех, Зевс, к тебе я обращаю это начало прославлений»

Е. В. Герфман

Когда у Псевдо-Плутарха (4) сообщается, что «Терпандром

2/2

сочинены и кифародические вступления к эпическим поэмам», то, нужно думать, имеются в виду именно такие вокально-инструментальные вступления, которые предваряли основную часть нома,

написанную в гекзаметрах, а потому именовавшуюся «Émp» (множественное число от έπος). После завершения «арха» певец поворачивался лицом к народу и начинал петь сам ном. Эта часть носила наименование «омфал»

(опфолос пентр. средоточие), вспомним, что камень, дежавший в центральном зале храма Аполлона в Дельфах и считавшийся центром мира, также назывался «омфал». Здесь в поющихся гекзаметрах излагались основные спартанские законы

Конечно, форма нома не всегда была однотипной После Терпандра она изменялась и расширялась. Так, на емену двухчастности пришла трехчастносты арха, омфал и сфрагис (офрагус, буквально печать). Можно предполагать, что в таком номе заключительная часть служила своеобразным завершением формы нома, где наиболее

полно проявлялась авторская индивидуальность исполнителя и композитора, его творческая «печать» В дальнейшем некоторые кифароды стали вводить особый инструментальный эпиход между двумя первыми частями нома. Теперь поворот исполнителя от храма к народу не был формальным и мимолетным движением. Он делался очень медленно и сопровождался особой музыкой, а сама эта часть

ледствии между архой и кататроной появилась еще одна часть -«метарха» (цетогоха), то есть, «следующая за архой>> А между кататроной и омфалом «метакататрона» (μετακατατροπά), что означает - «следующая за кататропой» В конце концов, у Подлукса (IV 66) мы находим указание на семичастный ном арха, метарха,

получила наименование «кататропа» (хототродіє поворот) Впос-

кататропа, метакататропа, омфал, сфрагис, эпилог Знакометво с этим материалом наводит на вполне естественный вопрос: неужели на протяжении всего развития и видоизменения кифародического нома он всегда был связан с поющимися законами?

В самом деле, неужели все это большое семичастное произведение также является своеобразной музыкальной пропагандой спартанской кориспруденнии? Конечно, нет Законы пелись только при становлении жанра нома,

во времена Терпандра. Возможно, что и ближайшие последователи

удален из жанра нома Одновременно с этим, как мы уже видели, увеличивалось количество частей, которых не было в древнем номе Иначе говоря, ном полностью изменил свою форму и тематику. О чем же пелось в новых кифародических номах? К сожалению, лошедше по нас названия номов не дакот оснований для каких-либо определенных выводов: «беотийский», «эолийский», «трохаический», «высокий», «четырехпесенный» и т. д. Правда, среди или встречаются и такие номы, как «элегический» и «эпиксейос» («лизібею — погребальный), названия которых более определены и опять-таки говорят о радикальных изменениях тематики нома Достаточно сказать, что уже на рубеже VI—VI вв. до н. э. Полимнест из Колофона (Малая Азия), был известен как автор авподических помов с непристойным и диничным соспедавленым. Они получили

столь широкое распространение, что выражение «сочинять полимнестии» стало означать «сочинять непристойные песенки» (о них

Такова была направленность развития нома от распевания высоконравственных законов до непристойных песенок Но парадоко заключался в том, что и непристойные песенки также носили толдое

^упоминает Аристофан во «Всадниках», ст. 1287).

Терпанара в жанре нома, если не полностью, то хотя бы частично следовали древнейшим традициям. Среди них история сохранила имя не то тегейла, не то фиванца Клона (Пьсвло-Плутарх 3 и 5), создавщого два нома с загадочными названиями, которые уже ни о чем не говорят нашим современникам чапотего» (стоботос — тайный) и «схоннион» (откочком — веревочный). Однако его номы были уже авлодическими, исполнявшимися солистом-вокалистом в сопровождения малоса Впоследствии «орадическая» часть номов становилась все меньше затем, со временем, тематика омфала посвядению аналось не столько распеванию законоположений, сколько восхвалению нравственных и физических добродетелей, являющихся следствием соблюдения законов В результате получилось так, что древнейщий обычай распевать законы вообще заглох и был полностью

и высокопарное название «номы» — «законы» Установленный однажды термин не изменялся даже после того, как от первоначального содержания ночов ничето уже не осталось. Такова была сила традиции — Однако бурное развитие жанра ноча не ограничивалось только кифародическими и авлодическими ночами Наиболее смелые музыканты внедряли ном в инструментальную музыку. Особенно отличались в этой области авлеты Автором первого авлетического нома, то есть сольного нома для авлоса, был помунан авлет из

Аргоса Сакад (VII VI вв. до и э.).
В самом начале своето творческого пути Сакад выступает, аккомпанируя на авлосе различным певцам, исполнявшим номы Постоянно работая в сфере авлодических номов, он в совершенстве освоил особенности жанра. Кроме того. Сакад был выдающимся инструменталистом. для которого не существовало никаких технических трудностей при игре на явлосе. Оба эти обстоятельства привели к попытке создания чисто инструментального нома. Не известно, когда Сакал впервые осуществил свой замысел. Но исторически засвидетельствованное рождение авдетического нома состоялось в Именно тогла, в третий год 48 Олимпиады, амфиктионы — полномочные представители двенадцати греческих государств, объединенных для отправления культа в Дельфах, внесли в программу Пифийских состязаний не только кифародию, но также авлодию и

214

авлетику Как уже указывалось (см. стр. 153), после конкурса в традиционной кифародии победителем стал некий Меламп из Кефаллении (остров в Ионическом море). Его имя больше нигде не всплывает в источниках. Победителем же в авлодии оказался авкадянин Эхемброт. О нем также известно слишком мало: в память своей победы он установил в Фивах боонзовый треножник, посвяшенный им Гераклу: треножник имел такую падпись.

«Аркадяния Эхемброт посвятил это выполненное по обету подношение Гераклу, когда он одержал победу на Амфиктионских Играх, исполняя для греков песни и элетии» (Павсаний X 7, 5). Однако наибольшую известность получил третий победитель этих

летике. Судьи присудили ему давровый венок за создание и исполнение так называемого «Пифийского нома» — программного музыкального сочинения. Эта пьеса была посвящена изображению борьбы Аполлона с чудовищем Пифоном Согласно Аполлодору (1 4, 1), Аполлон, научившись искусству предсказания, прибыл в Дельфы, где тогда пророчествовала богиня Фемила. Вход в прориналише охранял странный дракон Пифон, и чтобы проникнуть внутрь, Аполлону пришлось вступить с ним в схватку и убить. Однако более распространенный миф имеет несколько иную направленность. Аполлон хотел отомстить Пифону за

то, что по наущению ревнивой Геры тот преследовал его мать. Для этого Аполлон достиг мрачного ущелья, где находилось жилище Пифона. Чудовище обладало громадным телом, покрытым чешуей,

Пифийских игр — Сакал. Он был провозглащен победителем в ав-

и ужасной пастью, способной поглотить все живое. Длительный и изнурительный поединок Алоллона с Пифоном завершился победой бога и смертью дракона. Этот миф часто грактовался как победа бога Солнца и Весны над Мраком и Зимой. Его-то и решил воплотить в музыке Сакад. пользуясь только своим авлосом. По сообщению Поллукса (ГV 84),

это была пятичастная пьеса. Первая ее часть называлась «пэйра» (пера - испытание). Аполлон словно «проверяет, подходит ли место

215

ямбическое), как бы иллюстрирующая ход борьбы, где «имитируются трубные призывы и скрежет зубов (обоупорос - "одонтисмос") дракона» Предпоследняя часть «спондей» (ологосого). Это провозглашение победы бога. Возможно, название «спондеи», одинетворяющее музыкальное оформление богослужений, указывает на редигиозный характер музыки, звучанией как гими или модитва Аполлону Пятая часть авлетического Пифийского нома называлась «катахоревсис» (жатахоргилс) Здесь гремела торжественная песия-

пляска, знаменовавшая ралость Алоллона, праздновавшего свою

Сакал еще дважды увенчивался давровым венком на Пифийских играх в 584 и 582 гг до н э. Его слава облетела всю Элладу. Памятники этому выдающемуся авлету воздвигались в самых разных ее местах Еще Павсаний (11 22, 9) застал один из таких памятников

победу.

лля борьбы» Вторая часть — «катакелевемос» (жоттожейсьющос — боевой клич), когда бог вызывает чудовище на поединок Затем слевовала центральная часть, называнцаяся «ямбикон» (цецВіхо́у

в Коринфской области. Известно также, что статуя Сакада с авлосом, величина которой была равна размерам фигуры самого авлета, высилась и на Геликоне, среди изваяний других выдающихся музыкантов (Павсаний IX 30, 2) Не исключено, что именно со времен Сакада участвовавший в Пифийских играх авлет, стал называться «пифавлом» (πυθαύλης). Сам же инструмент, технически приспособленный для исполнения

столь сложных и виртуозных сольных произведений, именовался

уже «пифийским авлосом» Кроме создания авлетического Пифийского нома, Сакаду приписывается также авторство элегий и создание сочинения, получившего наименование «тринкус» (трехпесенный) По свидстель-

ству источников. Сакад построил его так, что каждая из трех частей звучала в одной из трех тональностей дорийской, фригийской или нидийской (Псевдо-Плутарх 4 и 5). Другие подробности этого нововведения Сакала отсутствуют. Конечно, достижения Сакада не возникли на пустом месте. Школа

Олимпа уже располагала значительными успехами в развитки инструментальной музыки. Вполне возможно, что первые робкие щаги в создании инструментальных номов предпринимались еще до Такала Уже упоминался ном, называвшиися «многоголовым» Песвfto-Плутарх (7) принисывает его создание либо Олимпу, либо его ученику Кратету Предположительно, Кратет был одним из старших

Фыременников Сакала, который подготовил почву для стремительного Расцвета сольной инструментальной музыки, получившей свое яркое фэплошение в творчестве аргосского авлета. Как указывалось, те-'матика «многоголового» нома была посвящена борьбе Персея с мно-

Гоголовым чудовищем - сестрами Горгонами Сейчас можно только

2/6 Е. В. Геримап
строить различные предположения о том, какими средствами авлеты

передавали столь динамичный и захватывающий сюжет.

`Достижения Сакада и авлетов воодушевили на новаторство и других инструменталистов. Их примеру последовали и кифаристы. Однако они не рискнули создавать ном исключительно для солирующей кифары, а пошли по пути ансамблевого музицирования,

и поэтому кифаристический Пифийский ном представлял собой дуэт кифары с аккомпанирующим авлосом Страбон (IX 3, 10) упоминает о таком номе и сообщает, что он, подобно Пифийскому авлетическому ному Сакала, состоям из пяти частей Правда, десь были сделаны некоторые и эменения Начиналюсь произведение «анакрусой» (фуфкроцого вступ-

ление), в лишь загом следовала «анапэйра», идентичная сакадовской «пэйре» (испытанию) Третья часть, как и в ввлетическом номе, называлась «катакелевомос», т е. боевой клич. Четвертая же часть называлась «ямбы и дактили» ((одфол жол обътоло), Как видно, один раздел этой части (дактиль), поизван был восхвалять Апол-

лона, а другой (ямб) осуждать Пифона. Ведь известно, что дактиль — стихотворный размер, часто использованийся для хвалебных гимнов, а ямб удобен для поношений (от глагола 
«(αμβίζει» бранить, поносить) Завершала все произведение часть, 
называвшаяся «сиринги». Но в данном случае греческий термин 
«обругус» сиспользовался не в своем основном значении (то есть 
не как название популярного духового инструмента пастухов), а 
как существительное, обозначавшее «свист», так как в последней 
части изображались шипение и свист издъязающего Пифона Ясно,

что здесь большую роль играл авлос, звуки которого как нельзя лучше подходили для изображения этой натуралистической сцень. Не вызывает сомнений, что ос нояные композиционные параметоы

кибаристического Пифийского нома были заимствованы у одномменного авлетического нома. Кто был его автором? Страбон (там же) приписывает его создание Тимосфену — командующему флотом (наварху) правителя Египта Птолемея II (285—246 гг. до н. э.) Тимосфен был разносторонне образованным для своего времени человеком. Он даже создал труд по географии, который иногда переволят как «Гавани», а итогда — как «Порты». Плиний Старший (VI 167) утверждает, что одно время Тимосфен служил в качестве «начальника

был разносторонне образованным для свиего времени человеком. Он «Гавани», а иногда — как «Порты». Плиний Старший (VI 167) утверждает, что одно время Тимосфен служил в качестве «начальника авлетов». Не исключено, что он вначале был авлетом, но восхождение по служсбиой лестнине привело его к должности наварха (свособразие общественной жизии Египта при первых Птолемсях допускало такой «прорыв» из низов на высокие ступени государственной пирамиды) Во всяком случае, согласно единственному уплевшему сообщению Страбона, именно Тимосфен является автором мелоса кифаристиче-

ского Пифийского нома.

Итак, жанр нома прошел большой путь развития от распевающихся законов до песенок и развернутых программных инструментальных пысс. В конце концов наступило такое время, когда словом «пом» обозначались совершению различные по емыслу и еслержанию сочинения. Это могли быть и развернутые вокальноинструментальные опусы и примитивные песенки. Нередко термин «ном» использовался даже для обозначения мелодии (см., например, Пиндар «Немейская песнь» 5, 25; Эския «Атамемнон» 1153, Аристофан «Мир» 1160, «Лягушки» 684 и др.) Таковы были преображения нома.

#### Фалет и Тиртей

Итак, родина нома - Спарта.

Все граждане этого государства делились на рабов-илотов и свободных-спартиатов Судьба илотов была ужасной Самое лучшее, «благородное», на что мог рассчитывать раб мужчина умереть с оружием в руках на поле боя, защиная то государство, которое отказало ему в самом естественном праве человека - в свободе Участь же илотов в мирной жизни была и того хуже: беспросветный рабский труд с постоянными унижениями и оскорблениями, когда ни один поступок не зависит от собственного жедания и решения. а все, вілють до самой жизни, находится во власти хозянна-рабовдадельца. Отсюда нетрудно представить себе «культурный слой», в котором находились илоты Плутарх («Ликург» 28) сообщает, что спартанцы заставляли их, вопреки обычаю, пить неразбавленное вино, доводили до полного опъянения, а затем приводили на общие вращезы, чтобы продемонстрировать юношам, что такое опыянение ■АХУГЫ пели похабные песни и танцевали танцы с непристойными пижениями.

Однако ошибочно было бы думать, что сами спартанцы, считавшиеся свободными, являлись истинно свободными гражданами Конечно, они не могли быть проданы или убиты по чьей-то прихоти, но вся их жилнь подверталась стротой государственной регламентации, начиная от формы одежды и кончая порями супружсской жилни, когда даже вопросы деторождаемости были больше в компетенции государства, нежели семьи Целью почти всех свободнюрожденных мужчин была восенная служба в качестве тяжеловооруженных воинов «гоплитов». Всю жилнь их сопровождало звучание «эмбатерион мелос» (сфектором редос) — маршевой песни Иначе она называлась «эпоплион мелос» (смоталом реформатись, нежели Легись, ритм же отбивался нозыи гольятов.

Смысл жизни всех свободнорожденных женщин сводился к «воспроизводству» физически полноценного нового поколения,

Е. В. Гериман

особенно мальчиков, способных впоследствии заменить своих отнов в спартанском войске Они становились со временем такими же. как их отны и веды, исполнителями и слущателями «эмбатерион мелос». Вся страна представляла собой единый военный лагерь, где все -

218

от вослитания детей и до медьчайших деталей быта — было полчинено государственной военно-политической организации традиция, такой строй был задуман и воплошен в жизнь Ликургом полулегендарной личностью, о которой не сохранилось почти никаких

подлянно документальных свидетельств. Считается, что «дикургов

строй» установился в Спарте на рубеже VII-VI вв. до н. э., когда было создано уникальное по своей военной силе государство, но с очень слабой в экономикой и примитивной культурой. Да и какая культура могла существовать в обществе, построенном на казарменной дисциплине, где позавлялось любое проявление индивидуаль-

ности, без которой невозможно подлинное творчество, где дети с семи лет становились собственностью государства, где все были уравнены перед законом не только в праве ничего не иметь, но и в праве мыслить только в предписанных рамках, где за соблюдением установленных порядков следил целый институт надемотрациков,

возглавивемых эфорами О музыкальных вкусах спартанцев достаточно убедительно говорят хотя бы такой факт, о котором сообщает Плутарх («Ликург» 28) Когда во время похода фиванцев на Лаконию в 371 г. до н э.,

захваченным в плен илотам приказано было спеть «что-нибудь из Терпандра, Алкмана и лаконца Спендонта», то они отказались, так как привыкли к тому, что их хозяевам такие песни были «не по душе» Да и могли ли ноавиться высокохуложественные произведения спартанцам, воспитанным на казарменной музыке эмбатериев. Естественно, что в Спарте музыке отводилась лишь одна роль -

будить мужество, способствовать укреплению воинского духа, но не более! И действительно, Плутарх («Ликург» 21) сообщает, что в Спарте пению и музыке учили с не меньшей тщательностью, чем чистоте речи. Однако тексты песен всегда были просты, безыскусны и чаще всего сводились к прославлению счастливой участи павших в бою за Спарту, а также провозглащали позор трусам, обреченным влачить жизнь в бесчестье. Плутарх приводит одну из популярных в Спарте песен, исполнявшуюся тремя хорами - стариков, мужчин и мальчиков. Слова первого хора — воспоминания о былой силе и могуществе, второго - о нынешней физической бодрости, а третьего -

Никаких сведений об этом музыканте не сохранилось. Можно предполагать, что либо он сам был жрецом, либо происходил из династии жрецов так как его имя происходит от глагола опсубы, обозначающего «совершать жергвенные возлияния»

о предвосхищении того времени, когда юноши достигнут мощи своих отнов. Это был некий гими телесной силе, возведенной в ранг

соответствовала милитаристскому духу Спарты С деятельностью Ликурга связывается имя музыканта Фалета. По одним источникам (Псевдо-Плутарх 42), Фалет, благодаря своей музыке, избавил Спарту от эпидемии чумы, а по другим (Плутарх «Ликург» 4) — распространение его музыкальных произвелений способствовало укреплению законов Ликурга Сохранившиеся предания позволяют считать, что Фалет родился в конце VII в. до и э в Гортине, на острове Крите Здесь же, у себя на родине, он становится знаменитым и мудрым государственным леятелем. Однако свои общественно-политические и законодательные иден он облекает не в параграфы учения и не в своды

законов, а в песни. Именно посредством этих песен он пропагандировал свои воззрения. Популярность же песен способствовала ціярокому распространению его взглялов. Нужно думать, что песни Фалета представляли собой уже известные нам номы — распевающие законы, которые доходили не только до разума, но и до сердец людей, постепенно внушая им нравственные критерии и нормы

Поэтому когда Плутарх пишет, что Герпандо и Пиндар изображают спартанцев самым воинственным и самым музыкальным народом, то ею утверждение следует понимать только в том смысле, что спартанская муза была одета в воинские\* доспехи и весь свой талант направляла на создание военизированного искусства, сопро-

Безусловно, это не значит, что другие музыкальные жанры начисто были исключены из спартанской жизни. Они продолжали свое екромное существование в тиши «гинекеев» (женская половина дома), в мастерских ремесленников, на сельских полях Государство же взяло на вооружение только военно-патриотическую музыку и всячески способствовало ее распространению, ибо она полностью

всеобщей эстетической и нравственной ценности.

вождавшего лаконцев на протяжении всей жизни.

повседневной жизни. Легенда гласит, что знаменитый законодатель Спарты Ликург во время своего путеществия по Криту познакомился с Фалетом и уговорил его переехать в Спарту Плугарх («Ликург» 4) так описывает это «Одного из почитаемых там [то есть на Крите] мудрецов и государственных деятелей [Ликург] с милостью и дружбой отослал в Спарту Считаясь создателем лирических песен и сделав это искусство прикрытием [для своих проповедей]. Фалет на деле добивается [того], чего [добились] и самые лучшие из законодателей Слова [и] песни, одновременно [сочиненные им], призывали к послушанию и единомыслию посредством мелодий и ритмов, безусловно обладающих благопристойностью и [производящих | умиротворяющее действие. Их слушатели незаметно успоканвались и совместно активно 220

лачному бою.

Е. В. Гериман распространяли нравственно прекрасные [обычаи, хотя] тогда [в среде спартанцев существовала] взаимная неприязнь. Поэтому он

некоторым образом подготавливает для Ликурга их просвещение». Пересхав в Спарту, Фалет возглавляет там музыкальное дело-После Терпандра это было «второе музыкальное установление» в Спарте. Судя по источникам (см. Псевдо-Плутарх 9), Фалет осуще-

ствляет его вместе с другими музыкантами. Ксенодамом из Кифер (остров и город у входа в Лаконский залив) и Ксенокритом из Локр (на юго-восточном побережье Брутия). Видимо, оба они были моложе Фалета. О них практически ничего не известно, за исключением того, что по их инициативе в Спарте были введены гимнопедии ежегодные десятидневные празднества, проводившиеся сначала в память погибших спартанцев, а затем посвященные Аполлопу. Во время празднеств обнаженные юноши показывали гимнастические упражнения вокруг статуи Аполлона. Исполнение упражнений соп-

ровождалось песнопениями, носившими серьезный и торжественный характер Отсюда и произошел танец, названный «гимнопедике», (уоцуологолжі), во время которого также воспроизводилось подражание «панкратике» (доукобтоу) - соревнованию по борьбе и ку-

Кроме гимнопедии Фалету, Ксенодаму и Ксенокриту приписывается (см. Псевдо-Плутарх 9) введение в Аркадии каких-то «пред-

ставлений» ('Алобеїётіс), а в Аргосе «украшений» ('Еубрифтіф) К сожалению, история не сохранила никаких свидетельств об этих музыкальных фестивалях и они, как видно, уже навсегда останутся загадочными. Однако такое мимолетное упоминание дает основание ечитать, что деятельность Фалета, Ксенодама и Ксенокрита коспулась не только Спарты, но и других городов Эллады Псевдо-Плутарх (9) считает, что все они были авторами пеанов. Однако поэт VI или V вв. до н. э. Пратин из Флиунта (город на северо-востоке Пело-

а гипорхем (см. там же). Что же касается художественного стиля самого Фалета, то древнегреческие авторы рассматривали его как продолжателя традиций Архилоха. По этому новоду в утерянной работе «О древних поэтах и музыкантах» Главка из Регия (V или IV вв. до н. э), по свиде-

поннеса) склонен думать, что Ксенодам был создателем не псанов,

тельству Псевдо-Плутарха (10), сообщалось следующее «Главк, полагающий, что Фалет жил после Архилоха, говорит, что он подражал песням Архилоха и удлинял [их] до более крупного размера, [а также] начал [использовать] пеан и кретический ритм, которыми Архилох не пользовался, а также [не пользовались] ни Орфей, ни

Терпандр». Так античная критика определяла историческое место Фалета в ряду древнегреческих художников

венности С одной стороны, он работал на потребности военно-

полицейского государства и создавал музыкально-поэтические произвеления, соответствовавшие официальному духу. С другой стороны, как подлинный мастер он не мог не творить в сфере «высокого искусства», лишенного официозности и обращавшегося к непреходящим идеалам человечества красоте, добру, искренности, любви, Как мы знаем, такова сульба многих хуложников, создававших свои

произведения в общественно-политической обстановке нарадного патриотизма и военной истерии и не способных до конца (иногла ценой собственной свободы и даже самой жизни) противостоять государственной машийе подавления В таких случаях компромисс неизбежен, а творчество, как и личность мастера, раздваиваются, Однако для потомства сохраняется лишь та часть наследия, которая

Существует свидетельство о том, что Пифагор высоко ненил произведения Фалета. В сочинении философа Порфирия (232/233-301/302 гг.) «О жизни Пифагора» (32) сообщается, что по утрам Пифагор «распевал некоторые пеаны древнего Фалета» Тот же

создавалась вопреки официальной установке

самый факт приводит и ученик Порфирия Ямблих (ок. 283-330 гг.) в, сочинении «О пифагорейской жизни» (110) Вряд ли великий философ и естествоненытатель вдохновлялся военными опусами Фа-Вета. Однако наряду с таким художником, как Фалет, военная Спарта подарила Элладе и искусство Тиртея, творчество которого целиком

было поставлено на службу государству. Его творческая мысль была лишена раздвоенности и двигалась только в направлении, определенном официальными запросами спартанского общества. Точные сведения о месте рождения Тиртея отсутствуют. Одни

считают его афинянином из дема Афидны, другие - ионийцем из Милета, а третъи доринцем из Еринся Однако вне зависимости от своего места рождения к началу второй Мессенской войны (660-643 гг. до н. э.) он уже жил в Афинах, где «был учителем грамоты, считался человеком небольшого ума и был хоомым на одну ногу» Шавсаний IV 15, 3).

После одного из сражений, когда спартанское войско потерпело

серьезное поражение, среди лакедемонян началась паника. Они упали лухом, и уже раздавались голоса о необходимости прекратить войну Повсюду наблюдались волнения и росли сомнения в верности избранного пути. Подобно тому, как часто поступали залины в таких случаях, спартанцы обратились за предсказанием к оракулу Аполлона в Лельфах. Им было дано прорицание призвать к себе в помощники и советники кого-либо из афинян. Спартанцы снарядили посольство в Афины. Оно сообщило афинянам о вещих словах оракула Щ попросило дать им человека, способного на добрый совет в без больших потерь и трудов овладели лучшей частью Пелопоннеса. Если этому суждено случиться, то целесообразнее, чтобы заносчивая и чрезмерно гордая Спарта обессилела в столь продолжительной и изиурительной войне. Вель она является потенциальным противником Афин С другой стороны, афиняне не хотели ослушаться воли бога,

олна из его песен

слишком велик мог быть его гнев. Поэтому их выбор пал на Тиртея Его умственные способности не вызвали у них восхищения, и они были уверены, что Тиртей не сможет дать по-настоящему дельного совета. Прибыв в Спарту, Тиртей стал слагать и петь свои элегии Сначала он выступал только в кругу знатных лакедемонян, а затем и перед всеми, «кого мог собрать» Его элегии представляли собой не что иное, как военные песни. Они зажигали слушателей воинским духом и жаждой доблести. У всякого, кто слушал их, сильнее начина-

до биться сердце и активнее пульсировала кровь Элегии Тиртея. призывавшие к подвиту во имя Отечества, попадали на благоприятично почву, взращенную всем спартанским воспитанием. Вот

> •Вперед, о сыны отцов, граждан Мужами прославленной Спарты Шит левой рукой выставлянте, Кольем потрясайте отважно

И жизни своей не шадите Ведь то не в обычаях Спарты» (Пев. В. В. Латышева)

Молодежь, воодушевленная такими песнями, презирая опасности, была готова на любые подвиги Такая музыка как нельзя лучше соответствовала не только временам Мессенской войны, но и вообще духу, царившему в Спарте. Искусство Тиртея было воспринято как родное и желанное, а вдохновленное им спартанское войско удесятерило свои силы и вышло победителем из войны.

После ее завершения Тиртей получил гражданство Спарты и стал одним из самых почитаемых граждан. Его прославляли наряду с основными творцами победы Было решено, что элегии Тиртея войдут обязательным атрибутом в спартанское войско. И действительно, песни Тиртея исполняли многие поколения спартанских войнов Так, например, по словам жившего уже в IV или в III вв. до н э историка Филохора, которые приводятся Афинеем (XIV 630 f), «когда спартанцы, вдохновленные Тиртеем, одержали верх над мессенцами, они сделали своим обычаем в походах, съев пищу и пропев пеан, каждому петь отрывок из Тиртея. Командир же должен был быть судьей и давать в качестве награды победителю мясо».

Passe

Не требуется большой проницательности, чтобы представить себе художественный уровень искусства, когда арбитром выступает армейский командир, а призом служит мясо. Другое искусство и не могло культивироваться в тоталитарной Спарте.

## Топор и лира Все это говорит о том, что государство издавна знало, каким удивительно, что разрозненные звуки, организованные соответству-

ющим образом, способны направить волю массы людей на разрушение или созидание Следовательно, музыка довольно опасное оружие, могущее быть обоюдоострым Все зависит от того, в чьих руках это оружие находится, против кого направлено и каким идеям служит Поэтому государство не хотело пускать развитие музыки на самотек, Ш тем более — давать возможность использовать ее против тех устоев. ча которые опирается общество В знаменитых «XII таблицах», где

сильным воздействием на людей обладает музыка

в законодательной форме были зафиксированы юридические нормы жизни архаичного Рима, определенное место отволилось и музыке Согласно одной из таблиц, смертная казнь назначалась за исполнение или создание песни, оскорбляющей какого-либо человека (см. Цицерон «О государстве» IV 10, 12) Ясно, что забота здесь была не столько о каждом отдельном человеке, сколько о потенциальных возможностях порицать и осуждать посредством песни пороки обще-Всва, проявляющиеся в делах и поступках людей Критика "чиновников и должностных лиц - это не только удар по каждому зиз них, но и по государственной системе в нелом Поэтому «XII габлиц» запрещати песни, певшиеся кому-нибудь «в обиду» (Цицерон «Тускуланские беседы» IV 2, 4) Конечно, «песенная обида», нанесенная отдельному человеку, не шла ни в какое сравнение с такой Ике «обидой», нанесенной государству Следовательно, для музыки необходимы были конкретные уставновления, которые не давали бы ей простора для «своеволия» и не допускали бы возникновения непредвиденных эмоциональных вол-"нений, могущих поколебать фундамент государственной системы Олнако жизнь показывала, что не так просто удержать в узде то, что по самой своей сути подвластно лишь художественным законам Если трудно уследить за тем, что поют в быту, ибо эти песни тщательно сокрыты от ока и слуха стражей государства, то еще Труднее противостоять нарождению новых идей в музыкальном твореЧестве. Вель музыка находится в постоянном развитии, на смену рдним формам приходят другие, а старые средства выразительности

заменяются новыми В этом безостановочном процессе, запрограммированном не желанием людей, а самой эволюцией искусства, Вгсутствуют постоянные координаты, способные удерживать поток сударства состояла в том, чтобы хоть как-то противостоять столь бурному и опасному для него натиску новых песен и новых музыкальных форм, за фасалом которых могла скрываться угроза системе

ценностей, установленной с незапамятных времен

224

Прежде всего нужно было выставить «идеологический заслон». С этой целью философы получили заказ на создание такого учения, которое продемонстрировало бы всему грамотному обществу возможные последствия от «неумелого» обращения с музыкой и дало бы руководство к ес «истинному» пониманию. Великий Платон, признавая удовольствие, доставляемое музыкой («Политик» 288 с), советует все же обращаться с ней осторожно, чтобы удовольствие не перешло в невоздержанность («Пир» 187 е), ибо оно не является подлинным

критерием музыки («Законы» II 668 а), а все новщества, по его мнению, возникают именно от «беспорядочных удовольствий» (там же, П 660 с). Было даже распространено воззрение, согласно которому государство представляет собой стройное гармоническое согласие. подобно музыке, являющейся аналогичным согласием звуков (см.,

например, Цицерон «О государстве» II 42, 69). Если в музыке звуки должны звучать согласованно, то и в государстве каждый должен жить в гармонии с окружающими, то есть соблюдать установленные законы, вне зависимости от их содержания. Поэтому как в музыке, так и в государстве «тех, ито звучит не согласованно, нужно приводить к гармонии, то натягивая, то отпуская струны, как (ло делает) музыкант» (Плутарх «Наставление о государственных делах» 14) И нужно отдать должное, античные государства постоянно стремились регулировать музыкальную жизнь. Правда, одик из них

были более активными и последовательными в этом вопросе, а другие более пассивными, но все, в большей или меньшей мере,

устанавливали нормативы для художественного вкуса. Нередко именно государство устами и делами своих чиновников провозглащало, что хорошо, а что плохо. Особенно беснощално расправлялись власти в некоторых государствах с новаторами-музыкантами Предания повествуют о том, что государственные чиновники противились всему, что могло хотя бы чем-то нарушить установленную издавна традицию. Даже увеличение общепринятого числа струн лиры также не проходило мимо внимания тех, кто призван

был следить за художественной жизныю. Здесь стоит вспомнить историю, связанную с Фринилом Он родился в Митилене около 475 г. до н. э. и. согласно словарю •Суда», начал свою творческую деятельность как авлод. Но вскоре Фринид обратился к кифаре и после многих лет усиленных занятий

приобред репутацию выдающегося кифариста своего времени В 446г. до н. э. он стал победителем на Панафинейских играх, что еще

225

больше укрепило его славу. Его замечательное мастерство инструменталиста сочеталось с новаторством в музыкальном творчестве Тралиционный и некогла строгий кифаролический ном Фринил превбатил в своеобразную концертную вокально-инструментальную пьесу озобилием орнаментики и с яркими необычными модуляциями 1 И вот этот музыкант, искусство которого не могло существовать без свободы мышления и свободы творческого духа, по неизвестным нам причинам, оказывается в тоталитарной Спарте, где все строго упорядочено и приведено в соответствие с издавна существующим Укладом Плутарх («Агид и Клеомен» 10) передает, что спартанский "фор Экпрепа отсек топором две струны от лиры Фринила, ко гла тот выступил перед публикой не с обычной сечиструнной, а с

Нужно отдать должное античным цензорам Они прекрасно Понимали, что две дополнительные струны расширяют художествен-Ние и технические возможности инстиумента, а отсюза прямой путь не новшествам более глубокого порядка. То, что это было именно так, доказывает знаменитый декрет спартанских эфоров против другого ведичайщего новатора. Тимофея Милетского (450-360 гг. по (в. э.), который также осмелился увеличить количество струн своей лиры с семи до одинналцати. Р. По-видимому, Тимофей учился в Афинах под руководством Фоинила и в начале своего творческого пути он безуспению принимал жастие во многих музыкальных состязаниях. Фортуна словно не амечала его. Наконец, в 420 г. до н. э., поддержанный ЕЮЛИКИМ Еврипидом, он вновь выступил на состязании и на этот раз оказался победителем Причем он «обощел» даже своего учителя Фринида, который участвовал в этом соревновании. Тимофей вошел в историю превнегреческой музыки как знаменитый кифарод и автор дифирамбов. Все, к чему бы ни прикасалась рука 1 имофея, приобретало совершениую художествениую форму \* Вскоре вокруг него сформировалась цедая школа художниковноваторов. Среди них был и афинянин Кинесий (ок. 450-390 гг. до н э), который отказался от использования хора в комедии, так

йевятиструнной лирой.

слишком худой), то перед нами возникнет портрет типичного «античного авангардиста». 1 Другим соратником Тимофея был Меланиппид (480-414 гг. до н. э.) острова Мелос (из группы Киклад). Ему такяле принисывается

как хористы, воспитанные на традиционной музыке, не в состоянии были петь его необычные мелодические обороты Поэтому среди приверженцев старого искусства, считавших, что мелодай Кинесия не приемлемы для хорошего вкуса, за ним закрепилось прозвище «хороктонос» (уорокточос убийца кора) Распростра нялись также Елухи о его распутстве и неуважении к богам. Если к этому добавить примение его почти карикатурной внешности (очень высокий и 226 Е. В. Гервман

«Начал мои страдания Меланилпид, Он был из первых, который охватив меня

И все-таки даже он был сносный человек. Если в чем-то он и согрешил, то позднее загладия [это]

Олнако Тимофей, о милейшая. Погубил и извед [меня] петрыстойностями Справедливость Кто этот Тимофей? Муты ка. Некий оыжий милетец.

> Он принес мне (тысячу) несчастий, Введя чудовищные мелодические обороты,

кантов-новаторов.

Двенациатью струнами, слетал бо тее расслабленной Но, несмотря на все, он был достаточно лобрям человском По сравнению с теперешинии моичи бедами Этот проълитья аттик Кынсеий, соллавая в строфах [Инструментальные] негармоничные искривчения, Довел до того, что в структуре лифирамбов Правые его стороны представляются левыми, Словно [отряженными] в шитах Но все же ок был достаточно [спосным] Фринки же, встани важую-то свою вертушку, Нагибая и переворачиная [мена] всю извраталя, Напиравляя я пентахорам двенализия гримоний

шведение многих новшеств. Считается, что он первый сочинил инструментальное вступление к дифирамбу, так называемую анаболу (смсβоλή) и превратил дифирамб в свободное по форме произведение, без обязательного традициюнного противолюстваления строф и антистроф. К тому же говорят, что он играл на двенадцатиетрунной лире, Такова была «группа Гимофея» Le творчество вызывало постоянные нападки ретроградов. Так, в трактате [Iсевдо-ILпутарха (30) сохранился небольшой фрагмент из комедии Ферекрата (род. ок, 420 г. до. н. э) «Хирон», гле Музыка выведена в образе женщины, жалующейся Справедливости на варварское обращение с ней музы-

Он превзоием всех, о которых в рассказываю И встретив меня, надмуню олиу, Раздел меня, [исполосовыя] двенадцати струнами» Несмотря на то, что в этом фрагменте многое для нас сейчас является загадочным и непонятным, нетрудно догадаться, каким бурным и громким смехом любители старины и стражи ортодок-

сального искусства сопровождали исполнение этого места в комедий Ферекрата и как краснели и возмущались зацитники новществ. Суля по всему культурная Эллада в V IV вв. до н э. разделилась на два лагеря: защитников и противников нового. Споры шля везде — и на сцене, и на пирах, и на улице. Общество знакомилось с новыми

и на сцене, и на пирах, и на улице Общество знакомилось с новыми произведениями, где смело использовался необычный музыкальный язык. Кто-то принимал эти новшества, кто-то стремился понять их смысл, а кто-то отрицал их полностью.

И вот неофициальный глава древнегреческих «авангардистов» -"
Тимофей поналает в ту же Спарту, кула в свое время занесла судьба

227

зного творчества, представляет особый интерес. Он чудом уцелел ли приведен в трактате Боэция «О музыкальном установлении», Вот ето полный перевод с лаконского наречия «Поскольку Тимофей Милетский, прибыв в наше государство, атренебрег древней музой и, отклоняясь от игры на семиструнной 'кифаре [и] вводя многозвучие, портит слух юношей, [а также] из-за многозвучия и новизны мелоса делает музу неблагородной и

сложной, а вместо простого и упорядоченного устанавливает строение мелоса хроматическим, вместо энгармонического (и слагает [ero]

История не сохранила реакции слушателей, но мнение государства было довелено до сведения всех граждан в виде декрета спартанских эфоров. Этот декрет — древнейшее из сохранившихся постановлений тоталитарного режима, направленное против свободы художествен-

беспорядочно), вместо соответствия с антистрофой, а вызванный на соревнования в честь Элевсинской Деметры, сочинил [произведение], не соответствующее солержанию мифа о ролах Семелы [и] неправильно обучал молодежь - было постановлено, в добрый час. царю и эфорам выразить порицание Тимофею и заставить Jerol из одиннаднати струн отрезать лишние, оставив семь, чтобы каждый, видя строгость государства, остерегался вносить в Спарту что-либо Пе прекрасное, чтобы никовы образом не нарушалась слава состя-

Попытаемся разобраться, в чем же Тимофей из Милета провинился перед спартанским государством и что вменялось ему в вину. Прежде всего, декрет указывает, что Тимофей - иностранен. А это уже само по себе не могло пройти незамеченным Известно, что еще Ликург стремился изгнать из Спарты и не допускать в нее

иностранцев, так как «боялся» [влияния ] их нравов» (Плутарх «Агид и Клеомен» 10) Конечно, это не касалось таких иностранцев, как Терпандр, Фалет, Тиртей, которые либо полностью, либо частично поставили свое искусство на службу государству. Для остальных же существовал «железный занавес», мещавший проникновению в Спарту любых проявлений свободомыслия, в том числе — и в музыкальном творчестве Значит, когда декрет эфоров с самого начала как бы вскользь упоминает об иностранном происхождении Тимофея, то это не случайность, а принятая идеологическая установка, основанная на подозрительности ко всему «не нашему», завезенному извне

Далсе декрет осуждает Тимофея за введение «многозвучия» Греческое слово «полухообіс» (полихордия), буквально «многострунность», переведенное здесь как «многозвучие», связывалось не только с многострунными инструментами, но и с духовыми (см., например, Платон «Законы» III 399 с d) Значит, применяя его, античные авторы полразумевали не голько многострунность как таковую, но чаще всего более широкую звуковую систему, чем это

заний».

могли рассматриваться как «Полихордия» по сравнению со звукорядом каждого из трех канонизированных родов. В декрете эфоров. среди прочих «преступлений». Тимофею вменяется в вину то, что он «устанавливает стлоение мелоса хроматическим, вместо энгармонического» Совершенно очевилно, что здесь под термином «энгармония» имеется в виду не энгармонический род с интервалами меныцими, чем полутон, а «энгармония» как олицетворение трали-

ограничилось.

инонной стройности и гармоничности (Éудоцомос, буквально — стройная, созвучная, гармоничная) Кроме того, хорощо известно, что энгармонический рол с акустически мелкими делениями тона вошел в музыкальную практику позже, чем хроматический В тексте же декрета именно энгармония предстает старой, освященной временем системой, тогла как хроматика пассматривается как нехуложествен-

ное даловое нововведение Таким образом. Тимофей изменил и валовую систему, которая квалифицировалась как стройная и созвучная (то есть «энгармоническая») Следовательно, в декрете идет речь не столько об увеличении количества струн, сколько об изменении важнейших средств музыкальной выразительности. Сюда же нужно добавить упрек в адрес Тимофея за несоблюдение старого противопоставления строфы и антистрофы А это уже серьезные модификации структурного порядка Однако даже этим дело не

Оказывается. Тимофей замахнулся на содержание мифа о Семеле. матери великого Лиониса. Мы не знаем, какие изменения ввел Тимофей в этот знаменитый миф, не знаем, в каком свете он представил Семелу и рождение бога. Но какова бы ни была вольная трактовка мифа, она нарушала установившийся подход к ипостаси

важнейшего из богов и его окружения, а это уже было преступлением против религии и, значит. против идеологических устоев государства Так новатор в музыке оказался нарушителем целого ряда ху-

дожественных и идеологических канонов. Что должна была в этом случае предпринять государственная власть? Не в ее силах было изменить ладотональную организацию

произведения. Не в состоянии была она «втиснуть» также его форму в схему градиционного сопоставления строфы и антистрофы Новая

интерпретация мифа о Семеле была уже донесена до слушателей. Значит, все эти художественные факты могли быть только осуждены

в декрете Конечно, в средние века и в новое время государство найдет много способов, чтобы предохранить себя от подобных неу добств (начиная от жесткой цензуры, знакомящейся с произведением еще задолго от его публичного исполнения, и кончая физическим

уничтожением рукописи, автора и исполнителей). Но тогда, в V в

до н. э., государство делало первые шаги по приручению творческого духа Поэтому, осудив все «нарушения», оно практически могло лишь отсечь лишние струны от лиры, чтобы никому неповадно было идти по столь дерзкому пути. Скорее всего, это был просто символический акт.

# Философия цензуры Проблемами развития музыки были озабочены не одни государственные деятели. Больше всех в контике новаторов здесь преуспед

знаменитый комелиограф Аристофан (444-380 гг до н э.), на-

правивший свою сатиру против «авангардистов» Например, в комедии «Миф» он насмехается над музыкантами, вводившими инструментальные анаболы (кочфой) от глагола «счоцбийдоцие» — в музыке обозначало начинать играть или петь, как уже указывалось, под термином «анаболы» подразумевались инструментальные прелюдии к дифираюм, введение которых приписывается Меланиппиду) Итак, один из аристофановских героев — земледелец Тригей, рассказывая о своем полеге на навозном жуке, сообщает, что во время этого возодушного путеществия он видел души музыкантов, прогуливающих по воздуху и собирающих летающие там анаболы (ст. 828—831). Аналогичная критика анабол присутствует и в «Птицах» (ст. 1382—1385). Аристофан также активно высмецвал пецие одного слова на цескольких различных звуках, что стало характерной чертой «модернистов» В «Лягушках» (ст. 1324 и ст. 1348), комедиограф пародирует стихи Еврипида с удлиненными слогами.

Другие писатели и философы также не оставались в стороне, и многие из них «бросали камин» в тех, в чьем творчестве отразилась

эволюция музыкального мышления Цицерон («Законы» II 15, 39) сожалеет о старой доброй музыке времен Ливия Андроника и Гнея Невия (оба III в. до и э.) и не принимает никаких современных ему музыкальных новшеств. Хотя, анализируя основные исторические этапы живописи и скульптуры, он совершенно откровенно признает прогресс в этих искусствах и ранние произведения считает значительно более слабыми, чем созданные позднее (Цицерон «Брут» 18, 70-71). Наверное на столь несхожий подход к эволющии различных видов искусств оказала влияние их специфика. С одной стороны наглядные и зрительные образы живописи и скульптуры их приближение к реальным прототипам, которое было достигнуто путем расширения технических возможностей, могло быть оценено только положительно. С другой стороны — не зримые, а только слышимые музыкальные образы воплощенные непривычными средствами выразительности, они приобретали новые интонации, отличные от бытующих, поэтому могли голковаться как худшие по

сравнению со звучавшими ранее.

языке со времен Алкея и Сапфо.

мыслившееся лучшими умами античности чаще всего как система порядка и законности, требовало и традиционной мутыки Ведь по широко бытовавшему мнению, изменение в музыке ведет к изменению правов, а радикальные перемены в правах рано или поздно приводят к трансформации государственного устройства. Так утверждали известный афинский философ, педагог и государственный деятель середины V в до н з. Дамон (см. Платон «Государственной поправкой был недалек от истины, но только с опретеленной поправкой не изменение музыки ведет к изменению ираюв, а наоборог, пере-

мены в нравах приволят, с одной стороны, к изменению форм социально-общественной организации, а с другой — к новым художественным илеалам. Но для античного общества формула, высказанная Дамоном, воспринималась как абсолютная истина. Она была буквально выстратана и виделась аксиомой, которой следовали во всех сферах жизни. В практической деятельности она явилась ариалниной нитью, за которую лержались все чиновники, начиная со спартанских эфоров и кончая римскими консулами. Но та же самая илея волновала и великих мыслителей, стремивщихся пред-

к вопросу о новаторстве, предостерегая от «чрезмерных замысловатостей» в ввучании Полобно ему Дионисий Галикариасский («О сочетании имен» XIX 130 132) с горечью (и со знанием дела!) перечистяет важнейшие изменения, происшедшие в музыкальном

Другими словами, взанмоотношения старого и нового в музыке водата дискуссия не столько о путях развития искусства, сколько о его месте в обществе. Стабадьное госутаютво.

ложить человечеству лучшие формы государственной организации, чем те, которые они видели в реальной жизни. Не могло быть знесь обойденным и искусство, и, в частности, музыка, так как свободу творчества нужно было каким-то гармоничным образом сочетать с жесткими рамками дозволенности и негозволенности внутри политической организации. И опыт великого Платона в этом вопросе весьма поучителен.

Отчаявшинсь в возможности практического преобразования политических систем современных ему обществ, он создал теоретическую

товано определенное и вполне конкретное место. Сразу же нужно отметить, что решающую роль для формирования платоновских воззрений на положение искусства и художника в «идеальном государстве» сыграли два обстоятельства искренняя вера Платона в идею Дамона о том, что изменение музыкальных вкусов в конечном счете приводит к изменению государственного устройства,

и его неприятие любых художественных нововведений.

модель государственного устройства. В ней он видел залог счастья, успехов и процветания народов. В этой модели музыке было уго-

Почти через все произведения Платона красной нитью проходит осуждение любых новществ, проявляющихся в музыкальном искусстве. Так, он возмущен музыкантами и поэтами, «смешивающими трены с гимнами, пеаны с дифирамбами, подражающими на кифарах авлосам. » («Законы» III 700 d е) Иначе говоря, он призывает блюсти традиционные жанры и не приемлет никаких отступлений от них, характерные черты тренов и пеанов никогла не должны

появляться в гимнах и дифирамбах Значит, любое отклонение от

старых жанровых координат. по мнению Платона, недопустимо и является «беззаконием в музыке» (там же III 701 а) Он с восторгом отмечает, что в древности не разрешалось превращать один жанр в другой (там же, III 700 е). Но восищение вызывает Енипет, где якобы никогда и ни в каком виде искусства не допускалось ничего нового и «иноземного», а поющиеся там песни созданы были как булто еще в мифологические времена Исилы («Законы» II 65 а). Если же вдруг кто-либо смеливялся вводить новые гимны и хороводы, то египетские жрешы,

жрицы и стражи законов пресекали это (там же, VII 799 a -c). Подобно тому как в Египте Платон видел, так сказать, географически

отдаленный идеат, в милитаристской Спарте он находил образец плолотворного эллинского отношения к искусству (см. «Законы» II 666 d). Эти два примера, но более «усовершенствованные», и были голожены в основу платоновской модели. Платон считает, что в образновом государстве должны назначаться лица, «велающие мусическими и гимнастическими искусствами» Из них выбираются и суды музыкальных состязаний, присуждающие награды рапсодам, кифаристам, авлетам, кифародам, ав-

дающие награды рапсодам, кифаристам, авлетам, кифародам, авлодам, хорам и т. д. («Законы» VI 764 с.—765 е). Сам создатель музыкально-поэтического произведения не должен никому показывать свое творение, прежде чем с ним не ознакомятся назначенные для этого чиновники (там же, VI 801 d) Вот оно, первое и, к счастью для античных мастеров, лишь теоретическое аведение предварительной цензуры Здесь учтены уроки «спартанских недоразумений» (которые, нужно думать, имели место, еще, заподле до Фринцая и Тимофеа) коля краморьные

теоретическое введение предварительной цензуры здесь учтены уроки «спартанских недоразумений» (которые, нужно думать, имели место еще задолго до Фринида и Тимофея), когда крамольные произведения достигали слушателя, минуя эфоров Платон моделирует такую ситуацию, чтобы ни одно сочинение не было представлено публике, не пройдя центурное сито. И самое парадоксальное заключается в том, что эти оковы для искусства изобретает философ, во многом освободившийся от предрассудков, связывающих его современников. Поистине удивительны деяния свободного человеческого

духа, который сам творит для себя цепи.
Более гого, Платон предвосхитил лаже процедуру отбора музы-Кального репертуара, допускаемого к повсеместному использованию.
По его плану создается комиссия «оценциков», произволящая отбор сочинений одни произведения полностью отстраняются от музы кальной жизни общества, а другие подвергаются многократным

традиционного стиля. Олнако Йлатон хорошо понимает, что даже им нельзя полностью доверять, так как никто не может дать полной тарантии в том, что в один прекрасный момент художественная фантазия даже самых преданных и ортодоксальных мастеров не повелет их прочь от «столбовой дологи», указанной стражами закона.

исправлениям Но естественно, что эти исправления производятся не «оценциками», а привлеченными к столь важной работе поэтами и музыкантами Конечно, это будут самые предалные привероженцы

232

Поэтому Платон предполагает, что при исправлениях цензоры «привлекут поэтов и музыкантов, используя их художественное дарокание, но не считаясь с их вкусами и вдохновением» («Законы» VII 802 а—b).

Не нужно думать, что Платон был столь наивен и не понимал всю несбыточность стремления остановить историческую эволюцию искусства. Он отчетливо сознавал, что «песни постоянно видоизменяются и разнообразятся» («Законы» П 665 с). Однако в его государстве не допустимы никакие новшества без санкции законолателя

няются и разнообразится» («Законы» II 665 с) Однако в его государстве не допустимы никакие новщества без санкции законолателя (там же, VII 816 с). Только он вправе определять достойно ли конкретное произведение исполнения или нет, целесообразно ли допустить данное нововъедение или нет. По убеждению Платона, произведение мастера может быть исполнено только с одобрения

стражей законов, «даже если он будет цеть слаще Орфея или Фамира» (там же, VIII 829 с). Платон предусматривает буквально все, чтобы исключить возможность неожиданных «прорывов» в созданный им «лагерь государственных муз» Так, обучение музыке должно проходить лищь пол руковордством достойных дюрей. «Разве допустимо, чтобы

под руководством достойных людей. «Разве допустимо, чтобы мальчики и юноши подвергались случайному влиянию. « («Законы» II 656 f) Воспитатели и педагоги, приобщающие к музыке молодежь, должны свято чтить установленные художественные и идеологические рубежи. А если вдруг появится опасность проникновения иноземного искуества, то и тогда в платоновском государстве на пути «художественных диверсантов» во никают должностные дица, говорящие иностранным мастерам «Покажите сначала ввши

и если ваши окажутся даже лучшими, мы дадим вам хор В противном случае, друзья мом, мы этого не можем сделать» (там же, VII 817 d Пер. А. Н. Егунова).

Таково положение искусства в государстве, созданном мыслью величайшего из философов. Так свобола мыели может сочетаться с рекомендациями, увековечивающими рабское состояние художественного творчества, а полет философской фантазии совмещаться с ус-

тановлением тюремных решеток для музыкальных произведений.

песнопения для сравнения с нашими. Если они окажутся такими же

«Законов». Завятие искусством было их каждодневным делом в трофессией. Если Платон, содавая свое «идеальное государство», годжодля к искусству как законодатель, стремящийся лишь к сох-Хранению раз и навсегда установленного порядка, то сами поэты и музыканты видели в творчестве совершенно иные категории и перспективы Уж они-то знали наверняка, что вопреки всем запретам, г ограничениям и барьерам творческая мысль все равно будет гравнияться. Этот процесс можно временно эаториолить, но остановитьего невозможно, ибо, перефразируя известные слова, принисыватошиеся Гераклиту (Аристотель «Метафизика» III 5 1010 а 7), нельзя с дважды вступить в одгу и ту же реку художественного бытия Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один и в Один из таких малоизвестных авторов, комический поэт И в Один из таких малоизвестных авторов.

Однако наряду со всемирно известным Платоном, выстроившим всличественный, но далеко не лучший дворец для искусств, существовали куда менее знаменитые писатели, связь которых с художественным ремеслом была значительно более тесной, чем у автора

сохранил для нас Афиней (XIV 623 f), высказал по этому поводу простую, но замечательную мысль, «Музыка, как Ливия, с помощью богов каждый тод рождает каксе-либо новое создание». И наперекор "платоновским теоретическим построениям, а также невзирая на деі ятельность многочисленных практиков более подпих эпох (даже не догадывающихся о том, что их деяния были запрограммированы еще в творениях великого философа), в каждом новом музыкальном создании присутствует и частица булущуго

### С авлосом и салышиксом

«Война («ло́ле́µос») — отец всего [и ] царь всего» Эти слова принад-; лежат Гераклиту Эфесскому (ок 544/540—480 гг до н э) философу, признанному автору образцов ранней древнегреческой ? диалектики Другой мыслитель V в. до н э Эмпедоът ту же самую мысль высказал в иных словах. «Виновником и творцом всего , возникшего явияется губительная вражда» Раздор и Вражда как I силы природы присутствовали еще в учении Анаксимандра из Милета I (конец VI в. до н. э.).

Безусловно, такие воззрения сформировались не только в результате наблюдений и размышлений над явлениями природы, но и над делами человеческими В древнем мире отношения между людьми, городами, племенами и государствами давали слишком много подтверждений приведенным афоризмам. В более упрощенной форме з наплогичную точку эрения высказал Платон («Законы» 1 6.26 а) I « то, что большинство людей называет миром, является только I [пустым] словом ["буорис"], так как в действительности во всем воставательности во всем воставательности во всем расствительности во всем расстви столько города в предва пред

Такое кредо было выстралано древним миром, история которого переполнена большими и мальми, краткими и длительными войнами и сражениями Войска различных городов-государств, племен, царств, возглавияемые талантливыми и бездарными полководцами, постоянно совершали севою кровавую работу, результатом которой были горы трупов на полях сражений и в разоренных городах. И самое консунственное заключалось в том, что эта «работа» совершалась под звуки музыки.

Да, музыкальные инструменты были неотъемлемым аксессуаром любого войска. Музыка сопровождала каждое действие, каждое событие, будь то смена караула или празлиование победы. С музыкой подготавливалось и осуществлялось человекоубийство. И происходилото не в доистоопнеские вречна дикости и варакота, когда под то не в доистоопнеские вречна дикости и варакотва, когда под то не в доистоопнеские вречна дикости и варакотва.

научной мысли и художественного творчества, которые стали на многие еголетия поводом для подражаний. Это был высококультурным греческий мир, заложивший основы нашей европейской цивилизации. И именно адесь прекрасное искусство муз, которое должно облагораживать и возвышать человека, оказалось на службе человеческих элодеяний.

По свидетельству Страбона (X 4, 20), в Спарте при подготовке будущих воинов «учебные» отряды мальчиков сходились для схватки под звуки авлоса и лиры, ибо именно так было во время настоящих сражений.

пение религиозных гимнов совершались человеческие жертвоприношения, а в великой Эллале, поларившей миру несравненные образцы

Выступление в поход также сопровождалось музыкой, Ведь необходимо было вселить в сердца и души воинов уверенность в грядущей победе, помочь преодолеть страх перед неизвестностью и опасностью. И музыка могла это сделать не хуже патриотических и зажигательных речей полковолцев, ибо издавна была известна ее способность воздействовать на эмоции людей Поэтому, например, спартанцы выступали в поход под звуки авлосов, критяне - лиры, а лидийцы -- сиринг и авлосов (см. Афиней XIV 627 d). В таких елучаях использовалась ритмически однообразная музыка, помогавціая объединить в общем порыве огромное количество мужчин. Их поступь и биение сердец словно регулировались неизменным чередованием акцентируемых звуков авлоса. Аналогичным образом на военных кораблях надемотршик ритмичными ударами деревянного молотка, стремился организовать синхронные движения гребцов. Нередко в его распоряжении был авлет трисравл (Подлукс IV71). Он выполнял на корабле ту же роль, что и авлет в сухопутном воиске: своей музыкой объединял действия большого числа людей, заставлял их одинаково чувствовать и испытывать одни и те же желания Такому объединению способствовали и музыкально поэтические

произведения, звучавшие во время военных походов. Как правило,

это были уже упоминавшиеся эмбатерии, в которых мелодию играл авлос, а слова не пелись, а речитировались в маршеобразном ритме.

от их смысла и цели.

для [выработки ] мужества, отвати и презрения к смерти» (Плутарх «Лаконские обычаи» 16). Значит, музыкальное эмбатерическое начало культивировалось там чуть ли не с самого детства и потом, после возмужания, оно уже было понятным эмоциональным символом, безоткали вызывавшим определенную реакцию. Долгое время в спартанском войске функцию такого музыкально-поэтического допинга выполняла «Касторова леснь» (касторока песнь» (касторока песнь» (касторока песнь» (касторока песнь» (касторока песнь»).

песній Но ее название говорит о том, что песня была связана с мифическим образом одного из братьев Диоскуров, с Кастором — покровителем Спарты и спартанского войска Согласно мифу, Кастор и его брат Полилевк совершили много героических деяний, начиная с освобождения своей сестры Елены, похищенной Тесеем, и кончая участием в знаменитом похоле аргонавтов. Впоследствии по воле Зевса они были превращены в Созвездие Близнецов. Песня о Касторе являлась для спартанских войнов частью отечектвенной культурых, крупицей того бесконечно близкого и родного.

Не забудем, что при воспитании спартанских воинов большое значение имели те же самые «эмбатерические ритмы, существовавшие

На службе у государства

Эмбатерии, следовательно, не были песнячи в нашем понимании когда текст распевается на определенную мелодию). Ритмическая речитация слов, патриотическое солержение текста и маршевая мувыха пропикали в серпца воинов и воолушевляли их. В результате такой обработки люди были готовы на любые\* подвиги, независимо

ято для них дорого было с детства, ибо Кастор рассматривался как один из родоначальников героического «спартанского духа». Связь между мифическим сюжетом и реальностью укрепляли не-которые смысловые парадлели Так, в мифе врагами Диоскуров ивляются сыновыя мессенского царя Афарея, то есть те мессенцы, против которых так долго и упорно сражались спартанцы Во время Мессенских войн сюжет этого мифа должен был постоянно использоваться для поддержания патриотических чувств По свидетельству Павкания (X 30, 5), фригийцы, жившис в

Келенах, утверждали, что протекающая через их город река была некогла знаменитым авлетом Марсием. По убеждению самих фригийцев, они смогли отразить нападение галатов только потому, что им помог Марсий Такова была специфика древних верований, основанная на мифологических преданиях, занимавщих в воспитании важнейшее место. Образы Кастора и Марсия, несмотря на все свое несходство, в годину национальных потрясений и опасностей служляи У различных наводов единой задаче — укреплению воинского духа. приносил жертвы не великой воительнице Афине, не грозному богу войны Аресу и даже не всемогущему владыке Зевсу, а хрупким и стройным музам (Плутарх «Ликург» 21). Вель в процессе воспитания

спартанским воинам постоянно внушалось, что позор и слава долго сохраняются в памяти потомков, так как они находят отражение в ползии и в песнях. Следовательно, приговою над их нынешними

236

чтобы в стихах и песнопениях не были извращены поступки воинов во время сражения, а уж они постараются быть достойными своих отнов и делов. «Касторова песнь» звучала не только в походе, но и когда спартанцы «двигались в [боевом] порядке на врагов» (Псевло-Плу-

деяниями зависит от богинь, покровительствующих этим искусствам от муз. Принесение им жертв имело своей целью запобрить муз.

тарх 26). В этом был глубокий смысл. Если, например, лидийский царь Алиатт (VI в. до н. э.) шел в сражение под звуки привычных для цего и для всего лидийского войска «сиринг, пектид, женских и мужских авлосов» (Геродот I 17), то спартанцы должны были вступать в бой с пением «Касторовой песни». Перед решающей схваткой с неприятелем благодаря ей они словно прикасались к матери-земле и с песней, заученной с детства, полные боевого воодущевления, устремлялись на врагов,

Само сражение также не обходилось без музыки. Описывая одну из битв конца V в. до н. э., Фукидид (V 70) сообщает, что в ридах сражающихся спартанцев находились авлеты, игравшие ном. Это могло быть древненщее песнопение, широко распространенное в Спарте со времен «распевающихся законов», либо новое произведение, написанное в жанре традиционного нома. Но в любых случаях звучаниций на поле брани ном, как и «Касторова песня», был олицетворением отечества и, несмотоя на всё перипетии спажения. объединял гоплитов и помогал им не нарушать боевой порядок -залог сохранения жизни многих воинов. Через шесть столетий после смерти Фукидида римляния Авл Гелий (Г.11., I-17), комментируя сообщение греческого историка, трактовал его крайне вольно и полностью исказил его смысл. По мнению Авла Гелия, спартанцы шли в бой под звуки авлоса (по-датыни - tibia), чтобы смягчить свои

души. На самом же деле музыка авлосов способствовала их воодушевлению и усилению эмоционального напряжения, столь необходимого перед схваткой. Любое смягчение души или расслабленность могли оказаться роковыми По свидетельству того же Фукидида (V 69), во время описываемого

сражения вдруг неожиданно в различных местах битвы стали разлаваться воинственные номы (долешко) убиос), напоминавшие дакелемонянам о доблести их предков. Таким образом спартанцы обод-

237

Аполлону, который имел, по бытовавшим представлениям, власть фад различными сторонами человеческой жизии. Наряду с другими фагриотическими песнопениями, пеан мог способствовать воодудиевлению сражавшихся бойцов не только в минуты наибольшей фасности, когда мужество уже покидало многих, но и при необтолимости зажечь воинов непреолодимым стремалением к победе.

Ведь в их сознании он был неразрывно связан с домашним алтарем, вокруг которого собирались родные и близкие, певшие гими ботру Фукидид (150,5) сообщает о случае, когда керкиряне (керкира сетров в Ионийском море) запели пеан «как сигнал к началу наступления». Аналогичным образом запевали пеан и бестийцы, когда сражанись с афинянами (там же, 1V 96) Столь широкое использозание пеана, нередко даже враждующими эллинами, создавлю порой веразабериху и путаницу Так, например, во время Сицилийского бохода (415/414—413/412 гг. до н э) на одной стороне сражанись финяне, аргосцы, керкиряне, а на другой — бестийцы и сиракузцы Для всех них пеан был религиозной и воинственной песныю. Но, по словам Фукицида (VII 44, 6), описывающего Сицилийский поход,

FОбщность верований способствовала распространению по всей Элладе одних и тех же религиозных песнопений. Среди них важнейшее место отводилось пеану, так как он посвящался одному то самых могущественных, древнейших и популярнейших богов

пеан у обеих сторон был эприблизительно одинаков», и это создавало замещательство, ибо когла союзники афинян запевали пеан, то финянам казалось, что его покот враги. Начинались неоправданные волнения, подготовка к защите, суматома и т п ? Однако, несмотря на все эти псулобства, пеан прододжал остаться воинским гимпом для всех эллинов, так как он вырос из общего для всех ных религиозного культа и существовал в качестве бединого музыкально-поэтического символа Поэтому любые политические и военные перегруппировки среди эллинов не могли заменить обычай такого использования пеана. По свидстельству Плу-

гарха («Ликург» 22, 6), существовал даже «эмбатерический пеан» ченвоприос поисту). Термин этот можно толковать лишь как походную

бесню Следовательно, жанр пеана имел довольно широкую амплитуду религиозного гимна до походной военной песни. Ну, а когда отмечалась победа, то зась, естественно, также не могло обойтись без псана (см. например, Ксенофонт «История Греции» VII 2, 15) Устраивался грандиозный пир с возлияниями, во время которого исполнялись пеаны (там же. VII 4, 36). В таких случаях пеан ввучал не только как выражение радости, но и как

признательность Аподлону за помощь в достижении победы.

сальпинке был создан этрусками, госполствовавшими в Средней и Северной Италии в VII-VI вв до н э. В работе Афинся (IV 184 a) выражается общездлинское воззрение на происхождение сальпинксов и говорится, что «рожки и сальпинксы изобретение этрусков» (см. также Поличке IV 75).

войск играли трубы сальпинксы Согласно греческим источникам.

Сальпинке деладея обычно из меди («прямая труба») дибо из рогов животных («кривая труба»). Обе разновидности имели мунд штук. Для хуложественных задач сальпинке был мало приспособлен. так как на нем возможно воспроизводить лишь несколько начальных

звуков обертонового звукоряда. Главным образом, он применялся для подачи военных сигналов и использовался глашатаями. Иногла этот инструмент звучал в различного рода шествиях, церемониях и ритуалах, в том числе и религиозных В последнем случае он на-

Судя по отдельным упоминаниям греческих авторов, сальпинке облады очень сильным и резким звуком Поллукс (IV 88) пишет, что сальпинксист-профессионал мог заставить услышать звук своего инструмента за 50 стадий (один стадий составляет 184,97 м), то есть на расстоянии почти до десяти километров. Совершенно очевидно, что такой инструмент оказался незаменимым на поле боя. Стук оружия, крики сражающихся, стоны раненых, топот и ржание лошалей создавали такой шум, что для управления войсками и подачи команд никакие обычные средства не годились. С этой нелью успешно использовался резкий и сильный звук сальпинкса, так как только

зывался «священный сальпинке»

он мог '«перекрыть» многоголосый шум сражения В греческих письменных памятниках нередко встречаются указания на то, что сальпинке подавал сигнал к началу боя (Ксенофонт «Анабасис» [ 1, 17, Арриан «Анабасис Александра» 1 14, 7, Диолор Сицилийский XVII 11.3, XVII 26, 5). На море сигнал к сражению подавался также сальпинксом (см., например, Геродот VIII 11). Им возвещалось и окончание боя (там же, XVI 12, 62), и время отплытия кораблей (Арриан «Анабасис Александра» VI 3, 3), с него начиналось передвижение войск (там же, 111 185) и многие другие военные действия. Из сочинения Поллукса (IV 185) ясно следует, что каждый

числяя «части военной мелодии сальпинкса», Полячко указывает на «выступление», «призыв» - для начала сражения, «отбой» - отзывающий из боя, «отдых» - сигнал к привалу Именно благодаря своему интонационному своеобразию сигналы отличались друг от друга и становились понятными и военачальнику, и воину. Музыка звучала в войске не только в сражениях и «на марше». но и в каждодневном быту. Вель религиозные обряды, совершавшисся

сигнал имел индивидуальную интонационную организацию. Пере-

например, Ксенофонт «История Греции» IV 23, 21, Плутарх «Александр» 67) Кроме того, почти за всеми эллинскими войсками слековали огромные обозы, в которых находились люди самых разных грофессий, в том числе и музыканты, готовые на любом привале, та любой тирунике развяскать слушателей своей музыков Плутарх «Агид и Клеомен» 33) сообщает, что среди греческих войск спарниское было единственным, «не ведущим за собой актеров, торкусников, танновщици и кифаристок».

Существуют отдельные указания на то, что даже в труднейших продолжительных похолах в войсках иногда продолжалась музы-

, войсках, сопровождались либо пением, либо игрой авлосов (см.

кальная жизнь, чем-то отдаленно напоминающая художественные Вбытия, характерные для мирного времени Например, Плутарх «Александр» 50) рассказывает р таком эпизоле Когда громадное войско Александра Македонского находилось а территории нынешней Средней Азии, то один из македонских прядов оказался осажденным в Мараканде (сейчас - Самарканд). Ему на выручку был послан другой отряд, но и тот потерпел поражение И вот на пиршестве, однажды устроенном Александром Македонским, кто-то спел песенку «некоего Праниха, или Пиериона», в которой высмеивались военачальники, потерпевшие поражение от варваров. Некоторые из присутствующих «бранили автора певца», но сам Александр и его ближайшие соратники с удопольствием слушали песню. Так, вдали от отечества, в условиях, посолютно не способствующих художественному творчеству, нередко Ирзникали отблески музыкальной жизни, обычной для гражданского общества

#### Оркестр для легионов

войны завершаются лишь через полстолетия, в 30-х гг IV в. до

и э. Однако еще задолго до победных фанфар старой войны Рим

В том же III столетии Рим начинает свое многолетнее единоборство с Карфагеном - знаменитые Пунические войны Если исключить все малые и большие перерывы в военных действиях, то три Пунические войны длились более сорока лет. Можно вспомнить также о грех войнах Рима с Македонией, о трех войнах с царем Понта Митридатом VI, о длительных войнах с лузитанскими племенами (пятнадцать лет), о войне с кимврами и тентонами (двенадцать лет), о войне с маркоманнами (принадцать лет) и о многих других. Долгие голы Рим был поглощен внутренними гражданскими войнами, которые часто были ожесточеннее и кровопролитнее, чем

затевает новую - с самнитами и с перерывами ведет ее не только в IV, но и в III вв. до н э., в общей сложности тридцать пять лет,

некоторые из войн с внешними врагами Кроме того, не нужно забывать, что Римское государство владело всем Средиземноморьем. и поэтому в гражданские войны нередко втягивались многие народы Эти гражданские войны также были достаточно продолжительны. Стоит назвать хотя бы четырехлетнюю войну между Юлием Цезарем

и его противниками (49-45 гг. до н. э.) или четырехлетнюю войну в конце 11 в. (193-197 гг.), когда императоры менялись быстрее,

чем движения в античном хороводе Не будем забывать также, что в Риме было неисчислимое количе-

ство рабов. Поэтому Рим должен был постоянно подавлять восстания ловеденных до отчаяния людей, лишенных самых элементарных человеческих прав. Пытались скинуть с себя ненавистное ярмо и народы, нахолившиеся под пимским господством А это вело к систематическим военным экспедициям, часто продолжавшимся довольно длительное

время Например, одна такая экспелиция против восставших иудеев длилась семь лет (66-73 гг.), а другая три года (132-135 гг.) Не удивительно, что на протяжении всей своей истории Рим совершенствовал армию, причем не только воинское мастерство

легионеров, стратегию и тактику, но также систему организации войск и управления ими. Музыкальным инструментам в римской армии было отвелено особое место.

Когда римский поэт Марк Анней Лукан (39-65 гг.) хотел дать своим читателям почувствовать напряженность описываемого им сражения, подчеркнуть опасности военного похода или драматизм конфликтной ситуации между противоборствующими войсками, он вводил в поэтический текет «гудение рожка и звучание труб... рокочущим рогом» («Фарсалия» 1 237-238; см также II 688-680,

VII 475 и др.). Римский историк Аммиан Марцедлин (IV в.) упоминал в таких случаях о «звучании труб» («История» XIV 1, 1

XVI 12, 7), о «поющих рожках», «о трубачах, торжественно дающах сигнал к сражению» (там же, XVI 12, 36 и 45).

Нередко названия тех же самых инструментов использовались и для образной характеристики людей Например, своего друга Тита Ампия Бальба Циверон («Письма к лрузьям» VI 12, 3) называл тотрубой гражданской войны» В письме к Помпонию Аттику (XI 12, р) Цимерон сообщает, что Цезарь считает брата Квинта «боевым ложком» своего отъезла.

Такие сравнения были довольно популярны в римском обиходе, таотому что в их основе лежали понятные и близкие современникам Теопоставления, суть которых была заимствована из ввинского быта. Например, Плиний Младший (Письма IX 2, 4) представляет себе военный лагерь как некий калейдоскоп «оружия, военных рожков, Туруб, пота, пыли .» Даже такой цивильный человек, как философ и писатель Сенека («Нравственные письма» 51, 52), писал, что реякий настоящий мужчина должен предпочитать, чтобы его пробуждала от сна труба, а не тибия и тимпаны

оуждала от снатрусь, а че помог и тимпалы .

Труба, букцина и разновидности рожков составляли «военный оркестр» римской армии. Разуместся, оркестра в нашем понимании там не было, но каждый инструмент выполнял особую функцию. К сожалению, сейчас краине сложно, а зачастую просто невозможно реконструировать музыкальную партитуру военной жизни в полном объеме, ибо свидетельства источников по этому вопросу страдают Имушественными дефектами

Дело в том, что письменные материалы, доступные нашему современнику, написаны литераторами и историками, которые по роду и своей профессии и деятельности были далеки от понимания пецифики каждого инструмента, применявшегося в войсках. Более ПОГО, для них было абсолютно безразлично, какие использовать слова при упоминании инструментов - «tuba», «buccina», «comu», «Іпшия» или «classicum» (последние три термина означают разновидности рожков). Многие авторы, говоря о любом воинском инструменте, используют название «труба» (циба) (полобно тому, как в настоящее время человеку, далекому от музыки, трудно отличить по звучанию и впециним признакам, например, скрипку и альт, гобой и клариет, или медные духовые инструменты альт и теңор), как, описывая жизнь римского военного лагеря. Иосиф Флавий («Иудейская война» III 5, 3) отмечает, что весь распорядок дня там регулировался трубой. Иудей по происхождению, оказавшись волею судеб в Римской империи и писавщий по-гречески, он использует ьйдесь термин «σάλπιγξ», но употребляет его как некое собирательное 1 название, обозначающее все разновидности воинских музыкальных инструментов. Он слышал звук духового инструмента, и этого было Ідостаточно, чтобы квалифицировать его самым распространенным греческим названием - «сальпинкс», хотя в действительности могла ПВвучать букцина либо какая-нибудь из разновидностей рожков.

специфическим особенностям музыкальных инструментов могут служить те отрывки первоисточников, в которых даже не указывается инструмент, воспроизводящий сигнал Так, Каталина у Саллюстия («Заговор Каталины» 58. 1) велит «проиграть сигналы» для на-

ступления без упоминания самого инструмента У Тита Ливия (XXVIII 47, 2-5) карфагенский полководец Гасдрубал, объезжая ночью римский лагерь, хочет услышать «единожды или дважды вается сигнал», чтобы определить количество войска Но автопа, описывающего эту разведку, не интересует, на каком инструменте подаются сигналы. Подобных примеров можно привести много. В результате получилось так, что большинство имеющихся в нашем распоряжении свидетельств передают либо неясимо, либо недостоверную информацию. Сопоставление же некоторых показаний различных авторов создет картину с многими противоречиями

И, вместе с тем, несмотря на все трудности, можно хотя бы в общих чертах реконструировать основные принцицы использования инструментов в римских войсках Самым главным из них была труба (называвшаяся «тубой») Основная ее часть представляла собой трубку, сделанную из меди или бронзы, реже — из железа или слоновой кости. Длина такой трубки составляла приблизительно около полутора метров. Завершалась она небольшим раструбом. Обычно туба имела съемный мундштук Подобно греческому сальпинксу, ее музыкальные возможности были крайне ограничены и не выходили за рамки первых

пяти-пести звуков натурального звукоряда. Античные авторы почти всегда говорят о резкости звучания тубы В этом также нетрудно увидеть сходство с сальпинксом Как и сальпинке, римская туба считалась созданием этрусков. Поэтому вполне возможно, что

«сальпинкс» и «туба» — различные названия одного и того же инструмента, отличавшегося лишь незначительными деталями конструкции Такая мысль подтверждается и тем, что аналогичные инструменты были не только в Гренни и Риме, но и в других странах Средиземноморья В мирной жизни туба использовалась лишь в особых и наиболее торжественных случаях Ее можно видеть на изображениях, запе-

чатлевших торжественные погребальные процессии и грандиозные культовые церемонии. Несмотря на то, что для музыкального оформления культовых обрядов туба применялась намного реже, чем тибия и лира, в Риме существовал праздник «тубилюстриум» (tubilustrium) ежегодная церемоння освящения труб, проходившая 23 марта и 23 мая. Иногда туба применялась в цирковых зредищах: бой гладиаторов, театрализованные морские сражения, «выступления» зверей и т. д. Но самая основная ее «работа» происходила в войсках. Здесь она была «царицей инструментов», так как никакой другой инструмент не обладал столь мощным и далеко разносящимся звуком Юлий Цезарь, решая атаковать противника, приказывает командиру одного из своих легионов «дать сигнал тубой» (Цезарь

на поле боя таким же звучным инструментом и римлянами он также ·пазывался «тубой» Так, вождь галльского племени арвернов, вос-

«дает своим сигнал тубой к наступлению» (Цезарь «Галльская война» VII 81, 3) Аммиан Марцеллин, описывая сражения, никогда не забывает упомянуть о тубах (см. «История» XX 11,8, XX 11, 21; XXIV 4, 15 и др.). Аналогичным образом поступает и Тацит (см., например, «История» III 77) Не вызывает сомнений, что при помощи Гатого инструмента римские военачальники руководили войсками, передавая различные сигналы-приказания на полях сражений Вместе с тем, очень важные события, даже происходившие не на поле брани, могли отмечаться звучанием труб, особенно если івм хотели придать торжественный характер. К примеру, когда Перон приступил к прорытию канала через Коринфский перещеек

и сам со своими преторнанцами участвовал в начале земляных работ, то это мероприятие сопровождало звучание туб (Светоний

После тубы по силе звучания шел медный рог, «согни» Он состоял из длинной бронзовой трубки закругленной формы, напогобие латинской буквы «G» Внизу он имел съемный мундштук, а наверху - раструб, выступавний горизонтально С одной стороны

«Нерон» 19, 2)

PPyő.

инструмента сверху донизу крепилась деревянная скоба (часто цикрустированная), служившая ручкой исполнителю В первоисточниках корну (сопи) нередко путается с букциной, что вполне цонятно, ведь букцина и корну имели закругленную форму. Но принято считать, что корну был несколько длиннее букцины. Вообще, постоянные параллели между этими двумя инструментами наталкиваит на мысль, что, возможно, их звуки были близки между собой, как по тембру, так и по силе Причем оба инструмента издавали ролее низкие звуки, чем труба. В остальном же музыкальные возможности букцины и корну были столь же примитивными, как и у грубы Судя по источникам, букцина и корну применялись в тех же случаях, что и труба Но, как правило, они использовались вместе трубой, чтобы еще больше усилить ее звучание Так, например. Аммиан Марцеллин («История» XXI 13, 5) указывает, что к на-

ступлению воинов призывали звуки букцины Таким образом, здесь букцина подает сигнал, который всегда исполнялся трубой. Во сех других случаях упоминается одновременное звучание корну и

ставших против Рима, Верцингеторикс (казнен ок. 46 г. до н. э.)

«Гражданская война» III 46, 4) Враги римлян тоже пользовались

247

244 Е. В. Герцман

манипул» («об тє осідпіутся тым тогува́тым сла́мтым очміхпосм»). Известно, что римская манипула (тапіршив, по-гречески нередко называвшаяся та́туцо — подра целение, состоявшеє из 60 или 120 человек). Скорее весто в этом фумличенте, как и в указанном рансе, иосиф Флавий под термином «салыпинксы» и «салыпинксисты» подразумевал все инструменты и всех музыкантов римского войска. Следовательно, такое сообщение не противоречит приводившином ранее, так как оно указывает на совместное звучание «военного оркестра». Интересно, что когда 27 сентября 14 года произошло лунное затмение и страх перед неведомым обуял римских солдат, то для затмение и страх перед неведомым обуял римских солдат, то для затмение и страх перед неведомым обуял римских солдат, то для

Тит Ливии («От основания города» ХХХ 33, 12) сообщает, что во время одного из сражений Ганнибала с войсками Публия Корнелия Сципиона Старшего, тубы и корну римлян подняли такой шум, что «лоны [карфагенян ] повернули на своих». Оба виструмента нередко вручали при штурме укрепленных крепостей и городов (см. например, Ташт «Анналы» II 81, 2). Вместе с тем, Иосиф Флавий («И)дейская война» III 7, 27) пишет, что при штурме иудейской крепости Иотапаты в войсках «заигодли сальпинксисты всех

сояместное звучание труб, букции и рожков ассоциировалось в сознании солдат с мощью легионов, которой можно защититься не только от земных вратов, но и от грозных и непонятных явлений природы. Совчестное звучание всего ансамбля военных икструментов иногла применялось и тогда, когда нужно было устращить противника Многие источники буквально переполнены свидетельствами о том, что жуткое звучание всех инструментов римской армии наводило ужас на противника. Консчно, в первую очередь такое ощущение было свя зано с общеном за первую очередь такое ощущение

придания себе храбрости они стали огланать воздух бряцанием оружия «и звуками туб и корну» (Тацит «Анналы» I 28, 2). Ведь

было связано с общеизвестной силой римских летионов. Но не последнию роль эпесь играл и сам характер звучания инструментов: некая смесь твусавых гудений с «завываниями» в различных регистрах Такими звучаниями устращались не только сопротивляющиеся враги, но и поверженные. Плутарх («Судна» 14, 5) сообщает, что Судла со своими войсками вступил в Афины в полночь «под рев многочисленных труб и рожков» Совершенно очевидно, что это было заранее продуманное «звуковое давление» на уже побежденных афинян Легко представить себе состояние жителей города, сидящих ночью в своих домах, слыщащих, как по улицам проходят легионы безжалостного диклатора в сопровождении духовых инструментов.

В лагере использованиеь, как правило, инструменты, обладающие не столь сильным звухом Так, описывая значенитос предание «о гом, как гуси спасли Рим». Тит Ливии (V 47, 7) указывает, что утром, после ночных событий, воины были созваты на собрание

посредством инструмента, называющегося «classicum». Его наименозание произошло от прилагательного «classicus», обозначающего принадлежность к флоту (отскода «classic» — моряки, матросы) Вполце возможно, что этот инструмент, название которого звучало для обимскою уча как «матросский», был некогда обыжновенной дудкой, цепользовавшейся на кораблях Ведь размеры древнего военного

римскою уча как «матросский», был некогда обыкновенной дулкой, цепользорявшейся на кораблях Вель размеры древнего военного судна были достаточно ограничены, и здесь можно было обходиться битнальным инструментом с более слабым звухом. Не исключено, сто впоследствии модернизированный классикум перещел в сухопутные войска В упоминании классикума Титом Ливнем следует видеть традицию римской армии Действительно, в других местах бвоего сочинения (VII 3, 69, VIII 7, 14, VIII 32, 1) в знаголичных

Тучаях он также упоминает классикум. Даже солдатский гомон на бодке прекрацается при помощи звуков этого инструмента (там £е, 11 45, 12). Цеарь («Гражданская война» III 82, 1), описывая бъединение разрозненных легионов в единое войско, указывает на вручание классикума Провозглащение нового императора, троисходившее очень чакто в военном лагере, так как войско было гавной влиятельной силой императорского Рима, также нередко опровождалось звучанием классикума. По сообщению Аммияна Марелелина (XXVII 6, 10), именно этот инструмент звучал, когда

Регионеры провозгласили императором Граниана (367—383 гг.). Однако при сигнале, оповещавшем о смене стражи, Полибий (204—122 гг до н. э.) в своем сочинении «История» (VI 35; I2) применяет глагол «букцинить» (βижсиси). Когла же помпеянец Вар решает идти на военную хигрость, то он оставляет в лагере вместе в несколькими солдатскими палатками не трубача или рожкиста, а букциниста (Цезарь «Гражданская война» II 35. 6) Вель букцина, фиць немного уступающая в силе звучания трубе, могла донести свой звук до неприятеля и ввести его в заблуждение относительно

Галичий войска в латере.

1 Существуют свидетельства того, что в различных случаях одни и те же воинские сигналы исполнялись различными инструментами цак, например, по свидетельству Саллюстия («Заговор Катилины» б). 1). сигнал к выступлению войска подавали трубой, а согласно Титу Ливию (П 59, 6) посредством классикума Скорее всего, это орворит о том, что в таких случаях для понимания сигнала важен был не тембр инструмента, а интонации самого сигнала, ибо только Они придавали звуковой последовательности понятный всему войску-мысл

1 Среди римских военных духовых инструментов очень редко Упоминается «htuus» По форме он напоминал латинскую букву «J» имел длинный съемный мундштук Анализ сохранившихся его образцов показывает, что длина такого инструмента составляла полтора метра, а звуковые возможности ограничивались шестью на-

чальными звуками натурального звукоряда В этом отношении он ничем не отличался от всех прочих инструментов римского войска Особенности его употребления остаются неясными

Особенности его употребления остаются неясными Есть основания считать, что в каждом римском легионе находилось томплать пать музыкантов мям как их называли «энеаторов»

триднать пять музыкантов или, как их называли, «энсаторов-(аепсаtores, см. Аммиан Марцеллин XXIV 4, 22) Причем тридцать два были прикомандированы к пехотным подразделениям, а три

два овази прикомандированы к печотным подражделениям, а три к кавалерии Энеаторами называли и тубистов, и бущинистов, и рожкистов Судя по всему, всякий энеатор мог играть на любом военном инструменте. Каждая преторианская которта имела одного тубиста и одного рожкиста. В котортах же охраны состовля один тубиста и одного рожкиста. В котортах же охраны состовля один применения в применения в применения применения

туриста и одного рожкиста. В когортах же охраны состоял один букцинист, а в городских когортах — тубист и букцинист Конечно, в различные исторические периоды и при разных восначальнихдх музыканты неозниваково распределялись между подразледениями. Поэтому приведенные данные и жи по пинмать голько

как один из принципов комплектования войск музыкантами Вопрос о денежном вознаграждении военных музыкантов также решался исоднозначно Известно, например, что рожкиет в среднем мог получать ежеголную сумму в 500 денариев Но, конечно, в разные времена и в неодинаковых условиях эта сумма изменялась в обе стороны и порой очень существенно.

Согласно тоадинии, восколящей к реформам VI в до н з.

принисывающейся этрусскому парю Сервию Туллию, было установлено деление всех свободнорожденных римляи по территориальному и имущественному признакам. По существовавшему положению вооружение и содержание воинов ложилось на самих граждан. В связи с этим вес свободное население подразделялось на шесть классов. Но последний, шестой, считавшийся неимущим, освобождался от военной службы Рожкисты же и тубисты причислялись к наименее обеспеченному лятому классу (Тит Ливии 1 43, 7) Судьба военных музыкантов была удручающей, а зачастую просто тупимеской. Они жем и обымления создать, постоянию подветь

 Бонам манам Аврелий Сапьвиан, трубач XI Клавлиева легиона, который воевал 14 лет, прожил 36 лет».

Судя по сообщению Иосифа Флавия («Иудейская война» V 2, 1), во время походов римского войска музыканты находились перед древком, на котором крепилось и зображение орла — символа легиона В таких походных условиях «военный оркестр» создавал некое звуовое торжественное обрамление и показную театральность, которой была лишена римская армия вдали от поля битвы.

подыла лишена римская армия вазли от поля оитвы. 
Имсющиеся материалы не лают оснований говорить о музыке в 
римском войске. Ее там и не было как таковой, ябо инструментарий 
от своим техническим возможностям был приспособлен только к 
полаче воинских ситналов, но не более Кроме того, в источниках 
практически нигде не упоминается о песнях римских солдат (искловдет двусмысленные и непристойные песенки во время триумоврос, конечно, не означает, что в среле римских солдат не пелись 
песни. Но они не являлись характерной чертой жизни римского 
войнства и никак не были связаны с воснной деятельностью армии. 
Тотой точки зрения римская армия серьезно уступала греческой 
з это и сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то и сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то и сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то и сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то и сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то и сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете сетственно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете сетсетвенно, так как уровень музыкальной культуры народа 
з то мете з то мете 
з то мете з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете 
з то мете

По может миновать и войско.

## ОЧЕРК ВОСЬМОЙ ДИЛЕТАНТЫ И ПРОФЕССИОНАЛЫ

## Тираны, цари, императоры «Важнейшее различие в правовом положении лиц то, что все

люди — или свободные, или рабы. Также среди свободных однисвободнорожденные, другие отпущенники. Свободнорожденные это те, кто родился свободным, отпущенники — те, кто отпущены из законного рабства» Так знаменитый римский юрист II в. Гай («Институции» I 9) сформулировал основной закон, исповедовавшийся не только в Риме. но и во всем древнем мире

Согласно бытовавшим в рабовладельноском обществе представлениям, существовали занятия, достойные свободного человска, и занятия, подходиншие только рабу. Такова была общепринятая «щеологическая установка» В жи яни же все было намного сложнее, и границы между делом свободного и делом раба не всегда проходила по четко намеченной прямой линии были и зигзаги, и отълонения в разные

стороны

Такие же колебания наблюдались и в отношении к искусству. Вообще художественные занятия, как и физический труд, считались недостойнами свободного человска. Плутарх («Перикл» 2, 1), отражая визурения современного ему римского общества, писал, что преклонение перед высочайщими образцами художественного творчества У массы его соотечественников не вызывало стремления содать нечто подобное, не говоря уже о желании заняться ремеслом великих мастеров. Юноща, уписавший замечательные извания Зека в Г. "
или Геры в Аргосе, не желал сделаться ни Фидием, ни Поликлетом, а ознакомившись с произведениями Анакреонта и Архилоха, не возгорадля страстью достичь тех же вершини в позамен.

Смысл вывода Плутарха достоин быть занесенным на скрижали самых парадоксальных воззрений человечества, если произведен вызывает восхищение, то это сще не означает, что его автор частуживает подражания. Удивительным было общество, где худой# ственный подвиг не способствовал зарождению понытки востринарение и ечто подобное или хотя бы приближающееся к нему.

Утилитарным Считалось достойным зелом построить храм в честь какого-либо божества, иметь в своем доме скульптуры, выполненные хорошими мастерами, слушать известных поэтов и музыкантов. Такие деяния украшали жизнь. Поэтому с точки эсения общепринятой морали искусство не следовано вообще отстранять от занятий. Конечно, вряд ли свободному гражданину к лицу в часы досуга засучить Букава и, взяв в руки резен, биться, обливаясь потом и раня свои вуки, над трудно укротимым мрамором, создавая изображения богов И себе подобных Куда благороднее взять в руки лиру, небрежно бряцать по ее струнам и напевать полюбившуюся песенку. А разве плохо пригласить на пир певцов и музыкантов, и после сытного обеда и беседы с друзьями внимать прекрасным, ласкающим слух Попытаемся проследить, как, руководствуясь такими убеж-

сениями, относились к музыке в различных слоях античных обществ. Начнем с тех, в руках которых была сосредоточена власть над Еудьбами народов, Владыка финикийского города Сидона Стратон (VI в до н э.) елавился тем, что на его пирах присутствовало множество певцов. пристистов и танцоров, услаждавших слух и зрение хозяина и его постей (Элиан «Пестоые рассказы» VII 21 Пышный двор тирана Поликрата, правившего на острове Самос сконце VI в до н э., выглядел буквально наводненным поэтами и музыкантами. По росконии его двор превосходил дворцы восточных

птадык, но был украшен с эллинским вкусом Среди придворных.

прославлявших тирана, были такие выдающиеся мастера, как Анакреонт и Ивик из Регия Геродот (III 40-41) рассказывает о Поликрате выменательную легенду. Египетский парь Амасис посоветовал прану пожертвовать чем-то очень дорогим для него, чтобы боги не позавидовали его счастью и не покарали. После нелегкой борьбы с самим собой Поликрат все же бросил в море драгоценнейций смаодгдовый перстень с печатью. Однако через некоторое время кто-то прыбаков поймал громадную рыбу и подарил ее тирану. В брюхе рыбы оказался выброшенный перетень. Амасис понял тогла, что Поликрат не кончит добром. Через некоторое время так и случилось. атрап лидийских Сарл Орет обманом завлек Поликрата к себе и аким-то варварским способом, о котором даже Геродот (III 125) не ихотея рассказать своим читателям, умертнил его, а тело распял.

/ Представляется, что искусство при дворе Поликрата было подобно дому же перстню: художественная жизнь здесь никогда не замирала: Имся громадные средства, владыка мог приобрести любых художников. Их искусство обрамляло жизнь тирана, но не спасало его Об духовной черствости.

своим покровительством наукам и искусствам. Его воспевал Пиндар, К нему приезжал великий Эсхил К сожалению, история не сохранила никаких сведений о его художественных вкусах. Из фрагментарных сообщений ясно только. что он покровительствовал тем мастерам. которые согласны были украсить его дворец или прославить его имя. Не вызывает сомнений, что кроме знаменитых Пиндара, Эсхила и Симонида Кеосского, в его дворие подвизались и посредственные

ремесленники от искусства Следовательно, причина его внимания к искусству была связана с удовлетворением собственных амбиций. По сообщению Элиана («Пестрые рассказы» XIII 18), сипилийский тиран Дионисий Старший (405-367 гг. до н э), инициатор войн с карфагенянами, вдохновитель многочисленных придворных интриг. предавший смерти немало людей, высоко ценил искусство поэтов, создававших трагедии. Он и сам пробовал сочинять трагедии и считал себя талантливым поэтом. За одну трагедию он даже добился приза в Афинах Правда. Диониски относился отрицательно к комедии, ибо не признавал смеха. Ну что ж. - не велика беда. Вольно человеку любить один жано и не любить другой, особенно если от жанра можно ожидать какого-либо подвоха. Комедия же именно такой загадочный жано. Она немедленно вызывает у всех смех и только потом начинаець разбираться, кому этот смех адресован, и

тут бывают всякие неожиданности. Поэтому удобнее не любить смех, а вместе с ним и комедию. Трагедия же — совсем другое дело. Здесь высокие страсти, мужественные образы, драматические события, в основе мифологические сюжеты, где чаше всего все сверщается по

воле рока и богов, а не по предначертанию земных властителей. И Дионисий отдавал свой досуг трагедии По сообщению Плутарха («О судьбе и доблести Александра» при работе над одним произведением Дионисий обратился с поэту Филоксену за творческим советом, сопровождаемым просьбой (а что значит «просьба» тирана, было известно и в те данние времена) выправить некоторые стилистические огрехи текста нового опуса. Филоксен же, руководствуясь своим художественным вкусом и забыв о том, с кем он имеет дело, перечеркнул все сочинение Результат оказался плачевным Филоксен был сослан в каменоломии Сам же Дионисий умер не как подобает поэту, а от чрезмерных пиршественных возлияний Говорили даже, что кто-то вместо енотворного подсыпал ему яд.

Филипп, царь Македонский (382 336 гг. до н. э.), наставляя своего сына Александра, будущего покорителя мира, на одной 🖑 пирушек сделал ему выговор за то, что тот попробовал играть я струнном инструменте. Особенно возмутило Филиппа, что его сын заиграл довольно прилично: «Не стыдно тебе так хорошо играть?» Затем отец изложил сыну свое кредо об отношении монарха \*

251

Музыканта в своей правоте, тот, снисходительно улыбнувшись, сказал' «Царь! Пусть не постигнет тебя несчастье, чтобы ты лучше меня разбирался в этом». Вот где глубокая мудрость музыканта-Профессионала и гражданина. Ну, а как же сын Филиппа, великий Александр, воспринял мроки отна? Судя по сохранившимся сведениям, в своем отношении К музыке он полностью следовал его заветам. Историки не оставили ввидстельств о том, чтобы кто-либо видел Александра играющим. Па разве было время у завоевателя мира играть на музыкальных инструментах? Правда, как воспитывал его Филипп, он служил Музам уже тем, что «устраивал множество состязаний трагических

фоэтов, авлетов, кифародов и рапсодов» (Плутарх «Александр» 4) а присутствовал на них собственной персоной. Особенно запомнились современникам организованные им театральные представления в щесть Зевса и муз. Это произошло после покорения Фин, когда Александр решил начать свой великий поход. Праздник длился девять дией, и каждый день был посвящен одной музе (Диодор Сипилийский XVII 16. 1 4), то есть день героической поэзии.

искусству. Его смысл сводится к тому, что нарю достаточно слушать музыкантов, ибо он отдает дань музам уже тем, что бывает зрителем и слушателем на выступлениях других (Плутарх «Перикл» I 5). Вместе с тем, Филипп Македонский был глубоко убежден, что только ему дозволено судить как о ценности исполняемого произведения. так и о самой сути гармонии Говорят, что именно по вопросу **Гармонии он заспорил однажды с каким-то музыкантом. Остается** сожалеть, что история не сохранила нам имя этого смельчака Вель Тузыкант позволил себе спорить по проблемам профессии с всесильным монархом Более того. Плутарх («О судьбе и доблести Александра» II 1), передающий этот эпизод, завершает его поистине прекспировским изречением Когда Филипп подумал, что убедил

бтавил всем неопровержимые доказательства своей любви к музыке В сочинении Афинся (VI 252 a) сообщается, что афиняне привететвовали нового царя чем-то вроде торжественной кантаты. А Леметрий с триумфом вступал в знаменитый город бок о бок с авлетисткой и Куртизанкой Ламией. В глазах восхищенных подданных интерес царя и ней должен был быть неразрывно связан с его увлеченностью Иузыкальным искусством.

Через шестнадцать лет после смерти Александра Македонского, сын одною из его соратников (Антигона Одноглазого) Деметрий Полиоркет, въезжая победителем в покоренные им Афины, пред-

ень - трагедии, день лирике и т д,

Таковы некоторые факты из истории Греции. А как обстояло Дело в Риме?

У кровожадного диктатора Сучлы (138-78 гг. до н →) любовь искусству проявлялась почти так же, как и у Деметрия Полиоркета. Никто из историков инчего не сообщает о музыке в жизни внаменитого Юлия Цезаря Либо искусство было ему безразлично, либо политические события не давали возможности хотя бы на время

Сулла, еще будучи молодым, распутничал дни и ночи с мимами и актерами и продолжал в том же духе, когда стал всесильным властелином (Плугарх «Сулла» 2, 5)

252

отвлечься от государственных забот и украсить свой лосуг музыкой, как это делали многие современники Цезаря. Однако и его не миновало соприкосновение с музыкой, хоть и не наяву, а в вещем сне. В ночь с 9 на 10 января 49 г. до н э командующий войсками. Римской Республики в Галлин Юлий Цезарь стоял перед рекой, называвщейся Рубикон, отделявшей Умбрию от римской провиции

Цизальпинская Галлия, то есть Северной Италии Его мучили сомнения; вести ли свои легионы на Рим<sup>9</sup> В эту судьбоносную ночь во

время сна он увидел человека, играющего на свирели. Но на звуки этого паступіського инструмента сбежались не голько паступи, но и обоины, среди которых были и трубачи, служившие в войске Неожиданно человек, игравший на свирели, вырвал у одного из них трубу, протрубил боевой сигнал и броснися в реку. Проснувшись Цеварь понял, что это было значение судьбы Труба незнакомпа звала его в поход на Рим, и он должен перейти Рубикон И тогда, приняв решение, Юлий Цеварь произвес свою знаменитую фразу, ставщую поговоркой. «Жребий брошен" с Тотог возгласа фактически

началась новая история Рима (Светоний «Божественный Юлий» 32). Римский полководен Антоний (82—30 гг. до н. э.) и египетская

парица Клеопатра VII (69—30 гг. до н э) проводили мнюзие дли под зуки авдосов, кифар и хоров (Птутарх «Антоний» 56, 7) Как мы видим, их интерес к музыке был таким же прикладным, как и у абсолютного большинства их современников Может быть, для подлинного римлянина Антония это было совершенно естественно Олнако для Клеопатры, дочери Птолемея XII (правил в 80—58 гг. 55 51 гг. до н э) такое отношение к музыке выглядит несколько странным, и вот по какой причине

странным, и вот по какой причине Ее отец вощел в историю как Птолемей-Авлет. Страбон (XVII 1,11) говорит, что он вел беспутный образ жизни, и вдобавок играл на ввлосе, аккомпанируя хороводам. С точки зрения общепринятой морали, когда царь Египта играет на автосе — это более, чем недоразумение, так как подобное поведение в корне противоречит нормам жизни свободнорожденного и, в конечном счете, дискредитирует царскую власть. Вегомним, что в доевнем мире благосклочно относились

лишь к музицированию свободных граждан на лире. Авлос же всегда считался презренным уделом профессионалов различных ранговот победителей всегреческих Национальных игр до музыкантов, промышлявцикх в портовых притонах. И никто из уважавщих себя Страбон. Птолемен «испорчены жизнью в роскоши» Однако можно было привыкнуть к нарям-развратникам, так 'ак их было немало, то царь-авлет — это уж слишком! Кличка «Птолемей-Авлет» запенатлела презрение современников к тому, кто отошел от установтенных норм морали

Но самое ужасное состояло в том, что Птолемей XII и не пытался скрыть свою постыдную страсть к авлосу и музыке, более того, фордился ею. Он не только не стеснялся устранвать в царском дворце соревнования авлетов, но и участвовал в них, вступая в состачание

в, простыми музыкантами Это был буквально вселенский позор, который не шел ни в какое сравнение с тем, что уже испытал, тревний мир в правственной сфере. Через пекоторое время после Птолемея XII античность узнает еще отного монаруа, осмелявшегося

людей не прикладывал мундштук этого плебейского инструмента к своим благородным губам Только представьте всю степень возмупення своболнорожденных подданных Птолемея XII, терпевших детоль порочную страсть их монаруа. На протижения многих поколений дони не были избалованы цавями рода Птолемеев, ибо, хак говорит

иметь пламенную, всепоглощающую страсть к музыке (о нем ремь ппереди). Но то была страсть, связанная с благородной кифарой и искусством кифарола Несмотря на все отрицательные стороны, такой педостаток императора в какой-то мере терпим Злесь же — необъфенимая любовь к музыке, звучавшей на инструменте театра, притотов и погребальных шествий. Казалось бы, что дочь Полемея-Авлета Клеопатра унаследует сто страсть к музыке и сможет вслед за отном перебороть нарскую

спесь, отдавая свой досуг музыкальному искусству. Но, как известно, бее интересовали власть и любовь мужчин, а музыка служида всего

винь извідным обрамлением этих двух важнейших стимулов веніцины-парицы Приблизтельно также относился к музыке римский император Октавиан Август, который для развлечений приглашат музыкантов Светоний «Август» 74). 

1 Другой римский император, Гай Цезарь Август Германский (37

1 гг.), получивший прозвине Калигула («сапожов», так как с маболетства жил с родителями в военных догерях и одевался по-вобенному), еще в мололости по ночам шлялся по полозрительным быбакам и притонам, тде с большим удовольствием плясал и пел Когда он стал императором, то продолжал наслаждаться своим

«Когда он стал императором, то продолжал наслаждаться своим умением петь и плясать. Но это не мещало ему осуждать людей на смерть и, подобно разбойнику, завладевать их имуществом Кроме того, он делил свою любовь к музыке с ремеслом гладиатора и возницы, в чем также добился значительных успехов. Судя по всему, стремление Калигулы музицировать — просто блажь самодура, аналогичияя его поистине великой алчности, удивительным образом сочетающейся с фантастической расточительностью. Чуть ли не за год он промотал огромное наследство своего предшественника Тиберия и сразу же ввел непомерные денежные налоги Поборы

254

императора, сенаторы трепетали в страхе, так как ожидали самого хулитего. Но Калигула выбежал к ним в женской тунике и пол звуки тибий и кротал проплясал танец, а затем ушел. Явное самодурство, а не интерес к искусству, могли заставить человека проделать полобное представление Недаром Светоний пишет, что Калитула всегла чувствовал «помутненность своего рассулка»

совершались с жестоким произволом и откровенным садизмом. Однако

Светоний («Калигула» 54. 1-2) рассказывает такой случай Однажды, уже за полночь. Калигула вызвал во дворец трех сенаторов и рассадил их на сцене. Зная коварный и элонамеренный характер

ночью он позволял себе предаваться «искусству»

по словам того же Светония («Тит» 3, 2), был так близко знаком с музыкой, что «искусно пел и играл на кифаре». Остается загадкой, насколько это было «искусно и красиво» Ставлени императором после Тита Ломициан (81 96 гг.) учрелил.

Трудно что-то сказать об императоре Тите (71 81 гг.), который,

как уже указывалось, игры в честь Юпитера Капитолийского, где наряду с гимнастическими и конными состязаниями проходили и музыкальные конкурсы. Здесь кроме кифаролов выступали и кифаристы как в качестве солистов, так и в ансамбле с хором

победителей соревнований давровыми венками и вслед за этим некоторых из них сразу же казнил. Таким образом, отдельные кифароды пели на играх в честь Юпитера Капитолийского свою лебелиную песнь. Перед нами вновь яркий пример не дюбви к музыке, а пристрастия к пышным празднествам, где музыка играла подсобную роль: жизнь же самих музыкантов находилась в руках необузданного

(Светоний «Ломициан» 4, 4) Флавий Филострат («Жизнь Аполлония Тианского» VII 12) свидетельствует, что Ломициан сам увенчивал

Император Траян (97 -117 гг.), подобно Домициану, основал состязания музыкантов, но не в Риме, а в подвластной Греции. Их назвали Траяниями

Император Адриан (117 138 гг.) хвастался тем, что за < что пиршественным столом сидели многочисленные инструменталисты

и певиы. Грязный развратник Гелиогабал, императорствовавший с 2U по

на точные факты.

самолура

222 гг., любил петь под аккомпанемент свирели, сам вроде дая« играл на трубе, пандуре и органе Существуют отрывочные свидетельства, что следующий римский император Александр Север (222;-\*\*

235 гг.) упражнялся в игре на лире, свирели, органе и трубе ВД во всех приведенных случаях мы лишены возможности опереться

## Позорная и возвышенная страсть

Среди девяносто девяти римских императоров можно обнаружить самые разные характеры — от полностью безликих до весьма своеобразных, от довольно привлекательных до крайне омерзительных. 
Но особое место среди них занимает знаменитый Перон, оставнийся 
в памяти потомков как воллощение совокупности страшнейних чедовеческих пороков — звериной жестокости и наглого лицемерия, 
точнедыности и предельной жалности Сколь бесчисленны его преступления, столь же неисчислимы его жертвы Достаточно вспомнить 
некоторые из содеянных им элодений, чтобы начисто отпало жедание искать хоть какие-то оправдания этому человекоподобному 
существу, наводнившему Рим целой армией доносчиков и соглядатаев, 
по наущению которых подвергались казин яюли абсолютно всех 
сословий. Вот некоторые из его кровавых «достижений»

Он перала изопременейщей казин большую ступлу уместиан.

Он предал изопіреннейшей казин больщую группу христиан, обвинив их в поджоге Рима в 64 г. По его приказу был отравлен Британник, сын императора Клавдия (41–54 гг.) – возможный соперник Нерона в борыбе за власть. Он велел похончить с собой своему учителю и наставнику философу Сенеке, вскрывшему вены и потибшему мучительной смертью. Он лачиво обвинил свою первую жену, добродетельную Октавию, в прелюболеянии, выслал ее из Рима и затем приказал умертвить. В припадке гнева он убил свою вторую жену И наконец, он совершил то, что вообще противоестественно прироле человека организовал несколько неулавшихся покушений на свою мать и в завершении полослал к ней убийц, исполнивших эту страшную работу с особой жестокостью

Уже этот далеко не полный перечень преступлений Нерона достаточен, чтобы он мог войти в историко как исчадие ада По выринению римского историка Корнелия Танита («Анналы» XVI 16), рэдившегося в самый разгар нероновских зверств, речь шла буквально «потоке крови, пролитой внутри страны» Как видно, в этой эток этом в рескончаемой реке человеческих страданий появилась та единственкар капля, которая персполнила бурлящий поток и вывела его из праниц, установленных даже далекими от гуманности обычавми рабовладельческого Рима Нерон оказался первым императором, еще при жизии лишенным власти Таков облик этого демона преступности, заключенного в чело-

Таков облик этого демона преступности, заключенного в человческое обличье И именно с ним природа сотворила одну из своих выпчайших трагикомических шуток Это существо, на протяжении сей жизни не ставившее ни в грош даже такие естественные чеуовеческие чувства, как уважение к матери и привязанность к близким, с раннего детства и до самого последнего своето вадома было целиком поглощено одной всепожирающей страстью. Она не ному искусству, исходившая из самых глубин его коварной луши Своей страсти он отдавался полностью. Существует слишком много свидетельств того, что государственные и личные интересы он подчинял занятиям музыкой. Нерон считал себя кифародом, но не дилегантом любителем, а профессиональным артистом,

Он словно жил двойной жизнью. Одна из них государственная. с целой ценью преступных дел, а другая — художественная, связанная со служением высокому искусству А оно для Нерона не было простой забавой, как для бесчисленного сонма властителей древнего мира (исключая, конечно, Птолемея Авлета), благосклонно впускавших музыку к себе во дворец, любезно разрешавших ей садиться за их пиршественный стол и отрабатывать кусок царского пирога Для Нерона кифародическая деятельность бына смыслом существо-

Для современников же кровавого диктатора его любовь к музыке представлялась таким же ужасным пороком, как и его кровожалность. Как уже указывалось в случае с Птолемеем-Авлетом, по бытовавшим тогда воззрениям, император, занимавшинся инзменным и неблаго-

вания и истипным призванием

родным делом музыканта, был достоин всякого осуждения. Поэтому к многочисленным порокам Нерона античный мир с охотой добавил еще один существеннекший изъян — гнусную приверженность к пению и игре на кифаре. Даже такой просвещенный для своего времени человек, как Корнедии Тацит («Анналы» XIV 14, 1), писал, что Нерон имел «отвратительную любовь играть на кифаре» А выдающийся поэт Ювенал («Сатиры» VIII 198 200) считал, что теат-

Не берусь обсуждать вопрос, насколько сам Нерон осознавал,

ральные выступления Нерона позор для Рима

что большинство его поступков выходит за границы человеческой морали и правственности. Это сложная проблема целиком в компетенции историков и психологов. Но совершенно определенно можно утверждать: Невон отдавал себе полный отчет в том, что его профессиональные занятия музыкой являются открытым вызовом обществу. Однажды бросив эгот вызов, он всю жизнь бился за право быть кифаролом и выступать перед публикой Еще один парадокс человек, распоряжавшийся жизнями сотен и тысяч людей, бесконтрольный хозяин империи, должен был искать пути удовлетворения своего творческого экстаза. Будучи не в силах расстаться со своим «мусическим безумием» (Лукиан «Нерон» б), он стремился различными способами оправлать его в глазах окружающих, находя ему религиозные и житейские причины. По словам Тацита («Анналы» XIV 14, 1), он постоянно напоминал

всем, что песнопения посвящены Аполлону, «изображения которою стоят не голько в греческих городах, но и в римских храмах», а

му было якобы предсказано астрологами быть низвергнутым Поэому он часто повторял фразу, ставщую известной в Риме. «Просормимся ремеслом» Возможно, вымыслом о таком предсказании которое, кстати, сбылось) он хотел оправдать свои музыкальные анятия. Однако любые доводы здесь были бессильны, так как сама рятия занность императора к музыке противоречила сложившимся представлениям и оскорбляла заносчивыи и чванливый «онмскии

ополу пение является делом достойным. По сообщению другого Историка. Светония («Нерон» 40. 2). Нерон распространял слух, что

У» Что известно о Нероне-музыканте? Корпелий Тацит («Анналы» XIII 3,3)— его, как и всех римских

всториков, никак нельзя заподозрить в симпатиях к Неропу, писал, то будущий император еще с детства запимался резьбой, рисованием, ефаживлев в пении, пытался сочинять стихи. Иначе говоря, любой воспитатель мог заметить у него ярко выраженные склонности к удожественному творчеству (кстати, остастся загадкой, как к этому вносился его наставник Сенева). Придя же к власти, он немедленно ригласил к себе энаменитого тогда хифарода Терпиа и стал учиться г него. Правда, Светоний («Нерон» 21) пишет, что Нерон «Слушал» то уго есть Терпиа много дней подряд после обеда и до подпей

ов, а потом понемногу и сам стал упражняться в этом искусстве» овершенно очевидно, что ограничившись пассивным слушанием,

Перон бы никогла не научился нскусству кифарола. Значит, импезатор, чуть ли не обожествлявшинся в Риме, спизошел до того, что ыхотел самым активным образом обучаться «низменному дслу» у ыкновенного музыканта. На такой шаг, выхолящий за рамки ривепринятых норм жизни, можно было пойти, только неся в своей суше пламенную страсть к музыке Спору нет, в таком жутком типе, как Нерон, стремление к уузицированию тесно соприкасалось с проявлением эгонзма и саопобия. Его страсть к музыке была неотделима от желания Оказать всем окружающим свои собственные таланты: умение

отнобия Его страсть к музыке была неотделима от желания Оказать всем окружающим свои собственные таланты: умение туать на кифаре и неть, свой артистизм и, как мы увидим, свои кособности сочинять. Но у кого из великих артистов любых времен народов самолюбие, пусть даже тщательно скрываемое, не было ощеным импульсом для творчества? В этом отнощении источник важды славы Нерона ничем существенным не отличался от стимулов великих мастеров как античности и средневсковья, так и нового ремени

Олнако Нерону, в отличне от артистов, живших в другие времена, рикю было перешагнуть не только через традиционные воззрения к жудожественное творчество как на низменное занятие, но и певступить границу, отделяющую императора от кифарода Природа, "аботивиаяся от том, чтобы снаблить его качествами, помогавщими

I 9 3ak 49

258

ололеть и эти преграды. Но не нужно лумать, что это были легкие шаги, лаже для такого чудовища, каким был Нерон. Факты говорят о том, что и ему они давались с трудом Так, чтобы сразу не бесчестить себя публичным выступлением в театре. Нерон в 58 г учреждает игры под названием «Ювеналия» (от шуеть - юноша). Они предназначались для молодых

люлей различных сословий, желающих показать публике свое актерское мастерство в соревновании с другими юношами. Нерон думал, что его появление на подмостках спены на таком всенародном

празднике, наряду с многими участниками, будет воспринято не столь негативно, как это случилось бы при иных обстоятельствах. Лля человека, подставившего пол меч свою мать и совершившего немало тяжких элодеяний, еще один явный или схрытый конфликт с окружением не мог служить сдерживающим фактором. И, вместе

с тем, установление Ювенальных игр говорит именно о желании Нерона постепенно приучить римлян к мысли о том, что он не только император, но и кифарол. С той же целью два года спустя он устанавливает новый вид

игр, получивших название Неронии. По образцу общегреческих состязаний они проводились каждые пять дет. В их программу входили конные, гимпастические и музыкальные состязания. Неронии проволились со всей пышностью освящались новые бани, каждый бесплатно пользовался маслом для обтираний, и заже сульи назначались «из консульского звания»

После выступления на этих играх. Нерон предпринимает «гастрольные поездки» в Неаполь (в 63 г.), а затем и в Грецию — на родину великих кифародов древности. Для него это тоже был соз-

нательный акт самоутвержления Вель в представлении Нерона признание его мастерства на родине муз и Аполлона не могло илти ни в какое сравнение с аплодисментами грубых и плохо разбирающихся в музыке римлян. Что пишут историки о Нероне-кифароде? Их мнение едино: он остался верен себе и в своей артистической карьере. Тапит («Анналы» XV 15) и другой историк рубежа II III вв., Дион Кассий («Римская

история» XI 20 и XIII 20), сообщают, что Нерон специально набрал группу около пяти тысяч (1) человек, прозванных «августианцами», которые аплодировали императору в театрах и постоянно превозносили его мастерство. За это они якобы отмечались наградами и почестями. Те же авторы утверждают, что во время выступлений

Нерона в Неаполе, театр был специально заполнен солдатами и чернью, собранными по такому поводу не только из Неаполя, но и из близлежащих городов - Геркуланума, Помпеи, Путеол и прочих Вся эта масса служила клакой, нанятой для создания оващий артистумонарху. Более того, утверждается, что были вызваны такие же клакеры из Александрии, как известно, находящейся на громадном расстоянии от Неаполя, в Египте. Когда же слушатели не высерживали пытки искусством Нерона и стремились выйти из театра, остража насильно возвращала их обратно. Историки даже пишут, его некоторые женщины были выпуждены рожать в театре, так как ие выпускати, а отдельные мужчины притворялись мертвыми, втобы их выпосили за ворота, ибо пока пел Нерон, иного пути из честра не было Сообщается, что среди зрителей имелось немало жентов, следивших за реакцией и поведением людей и делавших вотпетствующие доносы. Затем с испокорными слушателями расбавлялись. Так, будущий император Всспасиан (69—79 гг.) будто ыл обруган неким водьноотпущенником Фебом за то, что он Милул глаза, когда звучал божественный голос императора (Тацит

ридалы XVI5).

Негрудию догадаться, что отношение историков к Нерону-человеку к Нерону-императору было механически перенесено и на НероЙ-музыканта. Конечно, вряд ли облачение Нерона в одеялие кифароделало его другим Но слишком уж много в приведенных сообениях нагромождено нереальных и почти фантастических ситуаций, 
то дает право ставить под сомнение их достоверность. Вместе с 
м, даже в сочинениях хулителей Нерона сквозь слой небылиц и 
обасенок с трудом, но все же пробиваются отдельные отголоски

едлинных соблики прежде всего многие косвенные данные, вскользь приводящиеся оди же авторами, дают возможность частично реконструировать клик Нерона-кифарода При сопоставлении таких сведений постеенно вырисовываются типичные черты артиста, так хорошо знавимые и по нашей, и по ближайшим к нам эпохам

Как всякий певец, он постоянно берег свой голос и в любых итуаниях ни на минуту не забывал о том, что голос - главная его «Ценность и забота. Светоний («Нерон» 25, 3) свидетельствует о том, вто «ради сохранение голоса. он всегда обращался заочно или Варез глашатая» даже к солдатам, от которых зачастую зависела вудьба и сама жизнь римских императоров. Когда претор Галлии Диндекс начал излавать эликты, поносящие Нерона, то император гризвал сенат отомстить за него, но сам не явился в сенат, «ссылаясь на болезнь горла» (там же, 41, 1) А ведь речь шла о достоинстве императора и императорской власти Присутствие в сенате наводя-Рицего на всех ужас Нерона явно активизировало бы деятельность сенаторов. Но даже в такой ситуации император-кифарод счел возиожным уделить больше внимания своему голосу, чем императорской чести Светоний (там же, 20, 2) отмечает, что для укрепления голоса ерОН не гнушался никакими средствами из тех, в которые верили нтичные певцы: он ложился на спину, а на грудь клал свинцовый ,ист и в таком положении находился долгое время, очищал желудок 260 Е. В. Герфиан
промываниями и искусственно вызываемой рвотой, воздерживался

на голос Плиний Старший (XIX 33, 108) пишет, что для сохранения голоса Нерон в определенные дни каждого месяца постился и питался только пореем в масле
Разве все эти факты не напоминают нам корошо известные

от пищи, способной, по его мнению, неблагоприятно воздействовать

привычки вокалистов, с благоговейным страхом относящихся к своим голосовым связкам?
Кроме того, отдельные данные говорят о том, что Нерон, как

Кроме того, отдельные данные говорят о том, что Нерон, как это ни странно, честно относился к своим профессиональным обязанисствия кифарта, и дологьно постабляется по профессиональным обязанисствия кифарта, и дологьно постабляется по профессиональным обязанисствия кифарта, и дологьно постабляется по профессионального профессионального по проф

это ни странно, честно относился к своим профессиональным овязанностям кифарода и довольно последовательно подчинялся этическим принципам, принятым в актерской среде Например, во время своих первых публичных выступлений он не стеснялся при

этическим принципам, принятым в актерской среде тапример, во время своих первых публичных выступлений он не стеснялся при всех настраивать кифару с помощью учителя (Тацит «Анналы» XIV 15) Ведь ему ничего не стоило осуществить такую настройку где-то

рядом, в соседнем зале дворца, а не перед всеми зрителями Однако Нерон пренебретал этими условностями Как музыкант-профессионал он прекрасно понимал, что исполнитель — не машина, действующая безотказно, а живой человек. Поэтому, по его мнению, художественный уровень каждого выступ-

Поэтому, по его мнению, художественный уровень каждого выступления «дело случая», и он обращался к судьям, оненивнощим состязания артистов, с призывом «не принимать во внимание эти случайности» (Светоний «Нерон» 22, 3) Своими словами он словно

призывал судей обращать винмание на художественный замысел целого и не придавать решающего значения незначительным леталям. В этом также со всей очевилностью проявляются наблюдения человека, хорошо и близко знакомого с «кучней» исполнительского ремесла

хороню и близко знакомого с «кухней» исполнительского ремесла Сохранилось свидетельство того, как жестокий и властный император робел, выступая на сцене. Он мог лицемерить, когда высказывал свое уважение к судьям, которые всецело находились в его власти и зависели от него. Но ему не было имкакого смысла притворно

волноваться, о чем не забывает упомянуть Светоний (там же. 22.

2). Он также описывает, как Йерон переживал свою актерскую неудачу, когда у него на сцене выпал из рук жезл, и сколько труда стоилю второму актеру успокоить его (там же. 24, 1) Все это признаки, хорошо известные в исполнительской среде, как «творческое волнение» и «творческое переживание». Сюда же следует добавить, что Нерон разбирался не только в

Сюда же следует добавить, что Нерон разбирался не только в кифаре, но и в таком сложном инструменте, как орган. Известен случай, когла он долго повенял знатнейшим гражданам Рима устройство органов (там же, 41, 2). Это может свидетельствовать о широге профессионального кругозора, не ограничивавшегося «своим» инструментом

Как все подлинные артисты, Нерон любил успех. Когда он вернулся в Рим после гастролей в Греции и Неаполе, то въезжал В «вечный город» не как триучфатор-победитель, а как триумфагор-кифарод — с олимпийским венком на голове и с пифийским в \*гравой руке Впереди него несли венки с надписями, в которых выло обозначено где, когда, над кем и в каких произведениях он одержал победу (Светоний «Нерон» 25, 1 3) Как мы видим, единственное отличке Нерона от обыкновенного артиста заключалось дишь в том, что свою любовь к успеху он обставлял с императорской Туроскопью Слабость вполне понятная.

Вроскошью Слабость вполне понятная.

Как все подлинные артисты, Нерон был ревнив к своим соперникам: злословил о них, ниогда ругал при встрече как равных
(там же, 22, 2). Особую ревность питал Нерон к кифароду Тразею

из древнего города венетов Патавии (ныне Палуя) (Тацит «Анналы»

ТОГДА, КОГДА его считали плохим кифародом (Светоний «Нерон»

тогда, когда его считали плохим кифародом (Светоний «Нерон» 41. В Нероне была еще одна черта, выявлявшая в нем артистическую натуру Он преклонялся перед греческим искусством и хотел получить признание на родине Орфея и Олимпа. Именно поэтому, как уже говорилось выше, он предпринял свои пастрольные поедки сначала в Неаполь, где проживало много греков, а затем — и в саму Грецию Такое желание также вполие поиятно и очень напоминает стремление оперных певнов XVIII—XX вв. получить признание на родине оперны в Италии.

• в Италии.
• врупл и всъ этот комплекс свидетельств можно рассматривать изъков как прихоть изверга, стремящегося во что бы то ни стало удовлетворить свои желания и всю жизнь играть одну и ту же выдуманную им самим роль. Слишком реалистичными кажутся учногие дошедшие до нас сведения, переданные теми писателями.

которые питали к Нерону только презрение

Сохранилось воспоминание об одном эпизоде, сыграть который было бы трудно даже великому трагику. Когда Нерон был лишен императорской власти, все отвернулись от него, более того, его разыскивали, чтобы убить. Он же бежал из Рима, но вскоре понял, что ему далеко не уйти, и желая избавить себя от мучений, приказал вырыть себе могилу, а своему другу актеру заколоть себя Все эти распоряжения он отдавал, постоянно повторяя фразу «Какой великий артист погибает'» (Светоний «Нерон» 49, 1). Возможно, это легенда. Но она создана дибо современниками, дибо ближайшими к Нерону поколениями А это также свидетельство того, что облик Нерона был неразрывно связан с образом артиста. Существует и другой факт. Через некоторое время после смерти Нерона распространилась весть о том, что он неким чудесным образом спасся. Ведь ходили самые различные и даже взаимонсключающие друг друга слухи о его последних минутах. Главиом же оружием появившегося тогда Лже-Нерона, кроме внешнего сходства с подлинным, было, по свидеи музыки перечисленных произведений

авторство трагедии «Крушение Трои»

262

современниками

об Оресте, убившем свою мать, о Геркулесе, в безумии погубивщем своих детей, о Канаке (дочери бога ветров Эола), родившей от кровосмесительной близости с братом и покончившей жизнь самоубийством. Можно только представить себе, что творилось в душе Нерона, ведь сюжеты этих трагедий с разной степенью приближения были воплощены им в реальной жизни. Нетрудно догадаться, какие мысли и чувства обуревали и слушателей, когда они видели действия Нерона на сцене в трагической роли и сопоставляли их с проделками императора-изверга в действительности. Однако нет никаких намеков на то, что сам Нерон принимал какое-то участие в создании текста

Вместе с тем, Ювенал («Сатиры» VIII 220) приписывает Нерону

Известно, что когда Гальба поднял в Испании бунт против Нероца, то на одном из пиров сам Нерон «пропел искусно сочиненные [им] пессики о вождях восстания» и, как говорит Светоний («Нерон» 42,

тельству Тавита («История» II 8,1), его «искусство в игре на кифаре и пение» Только при этих условиях самозванец мог рассчитывать на успех. Это еще один штрих к образу Нерона, созданному его

О самом же творчестве Нерона известно крайне мало. Светоний («Нерон» 20-21 и 46, 3) и Дион Кассий (XII 22) указывают следующие трагедии, которые «пел и плясал» Нерон, «Ниоба» и «Аттис», «Вакханки», «Орест-матереубийца», «Ослепление Эдипа», «Эдип-изгнанник», «Безумный Геркулес», «Роды Канаки», Все эти произведения основаны на знаменитых мифах о трагедии Ниобы, потерявшей четырнадцать детей, о фиванском царе Эдипе,

2). «их тотчас подхватили повсюду» Такие сообщения и пояснительные авторские ремарки также явно свидетельствуют о том, что Нерон не был лишен творческого дара. Во время гастролей в Неаполе произошел такой инцидент После окончания трагедии, когда все уже разошлись, здание опустевшего театра внезапно рухнуло, но, к счастью, никто не пострадал По этому поводу Нерон «возблагодарил богов в сочиненных им гимнах»

(Тацит «Анналы» XV 34) Через одиннадцать месяцев после смерти Нерона в Рим под звуки труб вступил новый император Вителлий. Он взял себе за образец нероновский стиль правления. На праздничном пиру, когда гости наслаждались пением кифарода, новый император при всех попросил артиста исполнить «что-нибудь из хозяйского [репертуа ра l». И тот сразу же начал леть какую-то «песню Нерона» (Светоний

«Вителлий» II). Флавий Филострат («Жизнь Аподлония Тианского» IV 39) не

сколько раз упоминает «песни Неронова сочинения», заимствованные «из разных Нероновых трагедий»

тоний «Нерон» 43. 2. Лукиан «Нерон» 3) а Реально ли ответить на вопрос какова была деиствительная менность творчества Нерона? Ответ на него появился бы только в том случае, если бы была возможность восстановить подлинное мнение современников о выступлениях и сочинениях самолержия. Однако эта задача неразрешима по многим причинам Во-первых. же упоминавшееся отвращение всех историков к зверствам Нерона полностью исключает их объективные оценки Во-вторых, никто из ивторов, описывающих жизнь диктатора, не мог слышать его выступлений самому старшему из них Тациту было всего тринадзіать лет, когла смерть настигла Нерона, а Светоний родился семь иет спустя Наихолее объективной представляется оценка, данная Лукнаном

ії Таким образом, есть все основания считать, что Нерон был кифародом, создававшим и собственные сочинения (см. также. Све-

понемногу улеглись страсти, вызванные его преступлениями, и когда еще были живы люди, слышавшие Нерона Вкратце оценка Лукиана еводится к следующему. Голос - не первосортный, но и не заслуживаощий насмениек. Его звучание в целом неплохос, особенно в среднем регистре. Пел. Нерон с большим напряжением, правда, умел скрывать пефекты голоса В Но в этих словах — оценка только Нерона-певца. Вопрос же о до-Иргоинствах сочинений того, перед кем трепетали и кого ненавилели, Бластся одним из неразрешимых вопросов искусства и истории древнего

(«Нерон» б), родившимся через полвека после смерти Нерона, когда

Ввира.

## Свободные и рабы Особенности жизни музыканта-профессионала зависели от мно-

жества причин Если он обладал выдающимися способностями и мастерством, то у него было два пути либо идти в услужение к какому-либо владыке, либо участвовать в различных состязаниях Только так музыкант мог обеспечить себя и свою семью. В первом случае его благоденствие зависело от щедрости хозяина и от того, как долго тому угодно было держать при себе музыканта. Если же Ив услугах его больше не нуждались, начинались странствия. В этот период источником существования служила любая работа, требовавшаяся в местах, расположенных на длинной дороге скитаний. Если Г. удача сопутствовала искателю заработка, то спустя некоторое время ОН МОГ ВНОВЬ ПОПАСТЬ КО ДВОРУ НОВОГО ВЛАДЫКИ, ГДЕ ВСЕ НАЧИНАЛОСЬ сначала. Во втором случае благополучие зависело от уровня

профессионализма соперников, а также в немалой степени от благосклонности судей, публики и, конечно, от размеров приза. Музы-I канты более низкого ранга не должны были гнушаться любой работой, домах и кончая игрой на похоронах. Обстоятельства вынуждали музыкантов объединяться для защиты евоих экономических прав. Практика показала, что совместными усилиями легче противостоять многочисленным житейским невзгодам.

Так, в древнем мире, начиная с III в. до н. э., создаются своеобразные профессиональные союзы, получившие наименования Общества

артистов Лиониса Общества сами вели переговоры о работе своих членов и договаривались об оплате их труда. От артистов же Диониса

требовалось высокое профессиональное мастерство. Членами союза были кифароды, авлоды, кифаристы, авлеты и другие музыканты, а также актелы и поэты. Главой общества являлся жрец Диониса, избираемый ежегодно на ассамблее (Афиней V 198 с). Кроме жреца во главе гильдии стояло и несколько других должностных лиц,

также избираемых ассамблеей. Каждое такое общество имело свое святилище, где регулярно совершались жертвоприношения (там же, V 212 e). В период расцвета подобных гильдий (III-II вв. до н. э) их члены нахолились на привилегированном положении. Им покровительствовали тираны и государственные власти, они освобождались от военной службы и пользовались правом личной неприкосновенности. Известны Общества артистов Диониса во многих городах Средиземноморья, в Афинах, Фивах, Хиосе, Александрии, Истме,

Немее, в Ионии. Что же касается влияния таких обществ на хуло-

жественный уровень музицирования, то трудно сказать об этом что-то определенное. Скорее всего, постоянные поиски заработка и общее падение правов привели к тому, что артисты Диониса вынуждены были участвовать в «мероприятиях», основная цель которых состояла в удовлетворении низкопробных вкусов толпы Как можно судить по сохранившимся материалам, деятельность этих обществ была достаточно продолжительной (чуть ли не до II в. до н. э ). Однако даже во времена их активности они охватывали далеко не всех музыкантов. Поэтому большинство самостоятельно

зарабатывало себе на жизнь, причем их деятельность чаще всего проходила среди низших слоев общества и, конечно, не могла быть ограждена от всех пороков, процветавших в этой среде Вепомним, что, например, римский нобилитет очень часто использовал музыкантов в своих, далеко не всегда правственных запятиях Музыканты как правило были участниками различных оргий, попоск

и прочих неблаговидных сборищ Римский диктатор Сулла, даже еблизившись с благородной Валерней и поселив ее в своем доме, все же не отказался от общества «актрис, актеров и кифаристок» и постоянно пьянствовал с ними (Плутарх «Сулда» 36. 1). Так было сплошь и рядом. Более того, бытовало мнение, что всякий музыкант, прежде чем начнет играть, обязательно должен выпить вина

Например, в комедии Плавта (250-184 гг до н. э.) «Стих» (на-

рванной по имени персонажа, хотя в русском переводе она известна под заглавием «Госпола и рабы») раб Сагарин угощает тибиста \*вином, перед тем как тот занграл (723, 754—758). Судя по всему, это была типичная ситуация не только на сцене, но и в жизни. Известно, что некогда славный кифарист Конн, учитель музыки "знаменитого Сократа, победитель на многих состязаниях, спился и

впал в нищету (см. Аристофан «Всадники» ст. 534-536) Любили выпивать не только тибисты и авлеты, но и многие из ршфародов. Афиней (XIV 623 a) рассказывает о кифароде, который існачала выпил > а уж потом «взял свою кифару и привел нас в

такой восторг, что мы все были поражены Любой гостеприимный хозяин, устраивая пирушку и угощая •постей вином, услаждал их слух музыкой. Для этого посылался раб, приводивший авлета или авлетистку, но чаще авлетистку (Феофраст I «Характеры» 20, 10), кимвалиста или кимвалистку, но чаше кимва-Ілистку (Петроний «Сатирикон» 23) Развратные римские аристократы I предпочитали на попойках иметь «под рукой» женщин музыкантш I Их нанимали либо в притонах, либо просто на рынке (см. Плавт ркКубыщка» 280, эта комедия иногда переводится на русский язык

не только музыкальные запросы патрициев. Не случанно авлетистки и кифаристки нередко были одновременно \*гетерами и куртизанками Такое «совмещение» предопределялось, прежде всего, средой, в которой разница между обязанностями му-Ыыкантцій и куртизанки сводилась до минимума. Более того, в "Профессиональные навыки тетер и куртизанок, обслуживавших обстановки и высоко ценилось. Гетеры, не умевшие петь и играть.

как «Клад»). Ведь такие инструменталистки могли удовлетворить

римских аристократов, эхолило умение играть на музыкальных инструментах. Это способствовато созданию своеобразной эротической оплачивались значительно ниже Для них даже существовало особое определение - «пешие телочки», по аналогии с пехотинцами, выступавшими в поход без музыки, тогда как конница всегда имеда

музыкантов (XIV 2, 26), сообщая о городе Алабанды, находившемся в Карий, рассказывает, что его жители проводят жизнь в роскоши и пьянстве, и поэтому в городе «много девиц арфисток». Лукиан

t («Пир или лапифы» 46), отражая римские нравы своего времени, £ описывает одну из тех попоек, какие часто проходили в домах римских богачей. В самый разгар обильных винных возлияний и веселья кто-то из участников оргии опрокидывает светильник, и наступает темнота. Когда же приносят новый светильник, виновника наступившей темноты застают за неблаговидным нятием: полуобнажив авлетистку, он пытается насильно овладеть

ею. В другом своем сочинении тот же бытописатель нравов («Сатурналии») в образе мифического Кроноса выводит типичного римскоскоро перестала играть».

вратники

Авлетистки, создававшие музыкальный фон пиршеств и служившие на потребу гостям и хозяевам, были также постоянными спутницами пьяных компаний в ночных прогулках (Лукиан «Продажа жизней»). Зачастую они являлись объектом грубых нападок и издевательств, вызванных раздражительностью, капризностью или просто спесью хозяев, у которых они находились в услужении. Музыкант бывал обруган по любому поводу: и потому, что он громко играст, мешая разговору, или потому, что он слишком тихо играет, и в шуме пиршества его не слышно, или по какой-то иной причине. Ученик Аристотеля Феофраст («Характеры» 19, 10) приводит случай, когда такой вот господин, слушая игру на авлосе, сначала аплодирует и подпевает, а потом грубо кричит на авлетистку, «почему она так

раниченной властью над всеми участниками пиршества, ибо оно осуществляется в его доме, по его милости и за его счет. «Герой» тем. Что ему все позволено и он вправе одному гостю прокричать непристойность, перед другим сплясать голым и, схватив в охапку авлетистку, овладеть ею.

Так, старик Эвклион в «Кубышке» (ст. 557-560) Плавта говорит том, что авлетистка в состоянии выпить даже знаменитый Пиренский источник, посвященный музам, если он окажется наполненным не волой, а вином По представлениям добропорядочных людей, любовная связь с кифаристкой рассматривалась как нарушение общественного этикста.

Таким образом, быт музыкантов, связанный с удовлетворением часто аморальных «заказов» тех, кто платил за музыку, не мог не наложить отпечаток на их нравственный облик. В результате формировалось общественное мнение, что в среде музыкантов бытуют растление и безиравственность, что музыканты - пьяницы и раз-

Так, герой комедии Теренция (ок. 190-159 гг. до н. э.) «Братья» Эсхин влюбляется в кифаристку и долгое время боится сообщить об этом отцу. Диоген Лаэртский (1 8, 104) передает знаменательный анекдот,

связанный с мудрым скифом Анахарсисом, который ознакомился не только с философскими ученвями греков, но также с их бытом и нравами. Когда у него спросили, есть ли у скифов авлосы, то он ответил очень лаконично. «Нет даже винограда»

Демосфен («В защиту Ктесифонта» 129) был убежден, если мать его политического противника Эсхина занималась средь бела дня развратом, то обучить ее этому мог не кто-нибудь, а только некий

авлет Формион. Трулно сказать, в какой степени такие представления соответствовали действительности Однако совершению очевидно, что они

Лилетанты и профессионалы 267 находили достаточное количество подтверждений в жизни. Отрицательное мнение о нравственных устоях музыкантов распространялось

мире Исмений короший авлет, умозаключил, что «человек он плохой, в противном случае он не был бы таким хорошим авлетом» Такова была общепринятая точка зрения, запечатленная в афоризме Антисфена высокий профессиональный уровень музыканта обязательно предполагает отсутствие морально-нравственных принципов. Конечно, не следует думать, что вся история античного музы-

кального искусства создавалась людьми, лишенными элементарных

не только на представителей самого низшего ранга, но и на художников высочаншего уровня Плутарх («Перикл» 1, 4) пишет, что основатель греческой философской школы киников Антисфен (IV в. до н. э), услышав разговор о том, что знаменитый во всем античном

Нравственно-этических устоев Хорошо известны многие примеры, когда не только музыка, но и ее творцы давали образцы высокой морали как в общественной, так и в личной жизни (на предыдущих страницах книги приведены такие факты). Однако в процессе ^развития, особенно начиная с эллипистического периода, постоянно появляются свидетельства, подтверждающие упадок правственной

Татмосферы в среде музыкантов-профессионалов Нарисованная только что безрадостная картина бытовавших обычасв и отношений полтверждается еще одним, и самым главным,

доказательством, определенными тенденциями творчества. Еще в эпоху, классики Аристофан («Всадинки» ст. 1280-1287) > упоминал некого Арифрада и ругал его не только за различные

пороки и извращения, но и упрекал за сочинение непристойных Inесенок в стиле Полимнеста. Во времена Демосфена (384—322 гг. Ідо н э.) был широко известен поэт-музыкант Батал, сочинявщий І застольные песни, содержание которых было крайне неприличным I (Плутарх «Демосфен» 4) Впоследствии получают распространение

( и так называемые «симодии» - безправственные песенки, приписы-\*\* вавшиеся некому Симу из Магнесии и названные по имени своего автора. Их героями являются либо сводники, либо развратники. Страбон (XIV 1, 41) с сожалением констатировал, что Сим «извратил стиль мелических авторов». Здесь же он упоминает и другие песенно-танцевальные жанры - «лисиолы» (дож обоі) и «магоды»

: (истуорбой) Вот что рассказывается о магодах в сочинении Афинея f (XIV 621 c), «Исполнитель, называемый "магод", имеет тимпаны и кимвалы, а вся его одежда - женская; он делает непристойные жесты I и всячески нарушает приличия, иногда играя роли женщин, лю-I бовников и сводников, иногда пьяного, идущего на пирушку, чтобы "встретиться со своей любовницей». Приблизительно та же самая 1 тематика лежала и в основе «лиснодов». Разница заключалась только

п том, что здесь героем был не мужчина, а женщина. Как говорит ІАпистоксен (у Афинея XIV 620 с), «тот, кто играет женские роли,

<u>E</u> В. Герциан

непристойных песенок.

называется "лисиод"» Страбон (XIV I, 41) считает, что название «лисиод» произошло от имени музыканта Лисия, автора таких

В первой половине III в. ло н. э. все Средиземноморые буквально

упивается неприличными песенками Сотада из Александрии и этолийца Александра (там же). Причем они так прочно укрепились в быту, что сохранились вплоть до времен византийской империи Греция и Рим как рабовладельческие государства имели громацную армию рабов, которая постоянно пополнялась Соеди этого

ную армию расов, которая постоянно пополялась среда этого множества людей было немало талантов и уже готовых музыкан тов-профессионалов. Поэтому не представляло особого труда набрать из массы рабов музыкантов. Они, естественно, были намного дешевле, так как сами не распоряжались не только своим искусством, но и съмыми жизивми.

свхими жизнями.

Дицерон в одном из писем (V 20, 9) к Помпонию Аттику пишет, что для своето раба Фемия он ищет рог В другом письме (VI 1,13) тому же адресату он сообщает, что «рог для Фемия заказан. чтобы

тому же апресату от солощает, что этол вещи». Скорее всего Цицерон перепутки название инструмента и подразумевал не рог, а тибию, так как последняя передко также делалась из костей животных Играть же на роге «что-инбуль достойное этой вещи» не стоило ни хлопот Цицерона, ни затрат на изготовление самого рога Как мы уже знаем, это простейний дукорой инструмент, имевший крайке

уже знаем, это простепнии духовой инструмент, имевшии краине ограниченные возможности и применявшийся либо пастухами, либо иногаа в войске. Максимум на что он был способен — воспроизвести какой-нибудь примитивный сигнал. Всть не намеревался же Цицерон приказывать Фечию сигналить утренний подъем, начало обеда и т д В домашнем музицировании обычно непользовалась тибия.

В домашкем мунипровании обычно использовальсь вноим. В Риме существовали цельке коры рабов. Писатель времен Нерона Петроний («Сатирикон» 31) рассказывает, как один из его героев попадает в дом, где вся челядь непрерывно пост. Даже мальчик, подающий питье во время трапезы, выполняет свои обязанности, продолжая петь. В том же доме подносы с закусками убираются поющим хором.

поющим хором.
В речи Циперона «В защиту Милона» (21, 55) также есть упоминание о «певчих рабах» Богатый отпущенних Суллы Хрисогон имел в числе своих рабов многих музыкантов. Из его дома с утра до вечера раздавались звуки инструментов и псиие. Нужно думать, что он за солидное вознаграждение поставлял своих музыкантов римским аристократам. Среди последних были такие, которые

что он за солидное вознаграждение поставлял своих музыкантом римским аристократам. Среди последних были такие, которые стремились украсить свою жизнь разнообразным музыкальным оформлением. В одних случаях музыканты-рабы пеотступно следовали за своими господами на прогулки, пиры, в бани, а в других — они не только участвовали в хозяйских пирушках, но иногда и убаюкивали

своих владельнев звуками музыки.

Не трудно догадаться, каков был моральный уровень рабов-муэмкантов. Ведь они участвовали в козяйских оргиях и пьяных похождениях и не могли не представлять собой утрированного слепка с облика своего распущенного господина Вспомним, чтобы придать правдоподобность ложным обвинениям, выдвинутым Нероном, против его первой жены Октавии, он объявил, что она предлюбодействовала

с рабом-тибистом по имени Эвкер, ролом -из Александрии (Тацит «Анналы» XIV 60, 2). Для общественного миения это звучало достаточно убедительно, так как разврат считался неотъемлемым признаком среды музыкантов, а тем более, если речь шла о рабемузыканте.

Рабов-музыкантов чаше всего приобретали на рынках у работорговцев. Петроний («Сатирикон» 53) рассказывает, как его герой, знаменитый Тримальхион, купил целую группу актеров-комедиантов, в которой, без сомнения, были и музыканты

в которой, без сомнения, были и музыканты
В комедии Плавта «Раб-обманшик» (484) сообщается, что рабыня-тибистка стоит всего 20 мин (одна мина составляла приблизительно

ня-тионстка стоит всего 20 мин (одна мина составляла приолизительно 436 6 грамма драгоценных металлов — серебра или меди)
Существовали и два других способа приобретения рабов-музыкантов. Во-первых, они переходили по наследству, во-вторых, многие римляне привозили музыкантов с Востока. Такая форма приобретения была распространена среди тех, кто с войском или по торговым

лелам оказывался в Азии. Плутарх («Антоний» 24, 2) пишет, что

Антоний буквально наводнил свой двор кифародами и авлетами из Азии В комедии Плавта «Стих» (380) мальчик Пинакий, размитая ревность Панегериди, сообщает о том, что ее муж Эпигном привез якобы из Азии красавиц тибисток, лирниц и арфисток Панегериди без труда поверила в этот «розыпрыц», так как подобное приобретение было в порядке вещей Рабов-музыкантов нередко отпускали на свободу Петроний («Сагириков» 74) упоминает об удимной эпфистке котправ в процидим

Рабов-музыкантов нередко отпускали на свободу Петроний «Сатирикон» 74) упоминает об уличной арфистке, которая в прошлом была рабыней. В комелии Плавта «Эпилик» (500—503) арфистка с гордостью заявляет, что она уже более пяти лет на свободе и поэтому се невозможно купить. Остобух кенные добымульканты пополняти, как правила ступи.

Освобожденные рабы-музыканты пополняти, как правило, групî пу, обслуживающую римских аристократов. Они переходили из частного пользования в общественное, попадая в безнравственный вертеп, где все продавалось, гле обеспенивались такие элементарные человеческие качества, как порядочность и самоуважение

Примение античного общества к своему краху было теснейшим образом связано с падением правственных ценностей. Даже возникновение и первоначальное развитие столь высоколуховного религиозного течения, как христианство, не в состоянии было хоть как-то остановить процесс распада. Слишком много существовало причин, спосоставования гибели античного мира, и среди них не последнее

место занимали деградирующие морально-этические отношения между людьми. Распушенность и пороки становились нормой жизни,

пробная развлекательно-потешная музыка,

270

и абав, требовавших, среди прочего, и соответствующей музыки Поэтому возрастало и количество музыкантов, участвовавших в таких «мероприятиях »
Для тех же, кто страдал от упадка иравов, музыка увеселений ставилась в один ряд с самыми нелостойными делами человечества Последний вылающийся историк уколящей античности Аммиан Мар-последний вылающийся историк уколящей античности Аммиан Мар-

процветала праздность, а в связи с этим расширялась сеть увеселений

E. В. Тери<sup>\*</sup>ман

целлин (IV в) в своих «Деяниях» (I 6, 18—20) с болью писал о том, как все погрузилось в праздность, и из домов, где прежде внимание было обращено к серьезным наукам, «раздаются песни и громкое бряцание струн», вместо библиотек «сооружаются гидравлические органы, огромные лиры, величиной с телету, тибии...».

лические органы, огромные лиры, величиной с телегу, тиоии...», как танцовщицы вместе «с их музыкантами» ценятся выше, чем кто бы то ни был — это была агония умирающего мира, и ее сопровождала низко-

### ОЧЕРК ЛЕВЯТЫЙ новый миф

#### Загадочный сфинкс

А какие лады свойственны причитаниям9 Скажи мне

Смешанный лидийский, строгий лидийский и некоторые лругие в том же роле... А какие же лады разнеживают и свойственны застольным

песням?

ты вель свелуш в музыке

Ионийский и лидийский их называют расслабленными.... Знакомство с переволом этого отрывка из платоновского «Госу-

Ідарства» (III 398 с-399 а. пер. А. Н Егунова), а также с переводами аналогичных по содержанию разделов других античных авторов.

f заставляет любого нашего современника признать гениальность древних эллинов, наделенных недоступной для нас способностью

слышать в каждом ладовом образовании то, что мы не в состоянии услышать. Действительно, разве мы не удивляемся, читая утверждение Аристотеля («Политика» VIII, V 8, 1340 в 1-5) о том, что 1 «слушая один лад, например так называемый миксолидийский, мы I испытываем более скорбное и сумрачное настроение; слушая другие менее строгие лады мы размягчаемся, иные лады вызывают у нас

преимущественно среднее, уравновещенное настроение, последним свойством обладает, по-видимому, только один из дадов, именно

дорийский, фригийский лад действует на нас возбуждающим образом» I (пер. С. А. Жебелева) А как не позавидовать тончайшим способностям к эмоциональному восприятию ладов Лукиана («Гармонид» И), который пишет о таких «особенностях каждого дада» как «вдохновенность фригийского, обуянность лидийского, важность дорийского

В тонкость ионийского» (пер. Н. П Баранова). Почти то же самое мы читаем у Апулея («Флориды» 1 4): «грусть лидийского [лада] и приподнятость фригийского, и воинственность дорийского» (пер.

С. П. Маркина). Представить голько, что для жителей Древней Греции и Древнего 'Рима, например, звукоряд ми-фа-соль-ля (понимаемый как дорийский Лад) был воплошением мужественности и героизма, а звукоряд ми-фа-диез-соль-ля (якобы фритийский лад) — экстатическим и оргиастическим, ну а последовательность, основанная на звукоряде ми фа диез-соль диез ля (трактуемая как лядийский лад) - погребальная и жалобная.

Но этим дело не ограничивается В античных источниках обна руживаются сообщения, свидетельствующие о том, что особые этические свойства (трос — характер, нрав, обычай) прилисывались не только «ладам», но и так называемым «родам» (трос), то есть звукорядам, построенным по определенным интерватьным структурам. Например, звукоряд диатонического рода (снизу вверх' у тона, 1 тон, 1 тон) характеризовался как мужественный, суровый

и напряженный, хроматический же род (у тона, -/ тона, 1у тона) -

как сладчайший и одновременно самый скорбный, а энгармонический род (-m тона, -m тона, 2 тона) — как возбуждающий и 
одновременно успокаивающий (все эти характеристики приведены 
в трактате Аристида Квинтилиана «О музыкс» 1 9 и II 19) Поистине 
следует удикляться и восхищаться столь выдающимся способностим 
дренних людей и сождлеть, что ныне человечество утрагило их. 
Ведь наше эмоциональное восприятие музыки и ее «этоса» является результатом одновременного воздействия всех средств художественной выразительности лада, тармонии (в современном понимании 
этого термина), метра, ритма, фактуры произведения, темпа его 
исполнения, тембра звучания, особенностей мелодической линии и 
многих других сторон единого музыкально-художественного комплекса. Только совмещение своеобразия всех этих категорий в каждом

этого термина), метра, ріттма, фактуры произведения, темпа его исполнения, тембра звучания, особенностей мелодической линии и многих других сторон единого музыкально-художественного комплекса. Только совмещение своеобразия всех этих категорий в каждом отдельном произведении дает основание нашему чувству реагировать определенным образом на звучащую музыку и вывнить се характер Погнытка вычленить какой-то отдельный элемент (пусть даже такой важный как ладовый) из всей взаимосвязанной сложной системы определя музыкальной выразительности и дать ему эмоциональную оценку обречена для нас на неудачу. Мы хорошо знаем, что даже одна и та же мелодическая диния, звучащая в различных темпах, регистрах и тембрах производит не одинаковое впечатление и воспринмается с другим характером-этосом. Кроме того, мы знакомы с бесчисленным количеством примеров, когда произведения созданные в одном и том же ладу оказывают прямо противоположное эмоциональное водействие и противоречат антинаучным утверх-дениям, еще иногда бытующим в нашей жизни, что якобы мажорный даа радостный, светаый, а минорный 'грустный и мрачный.



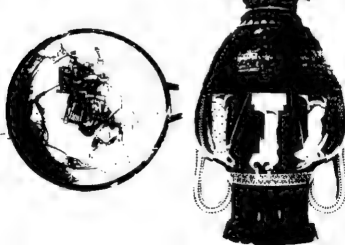


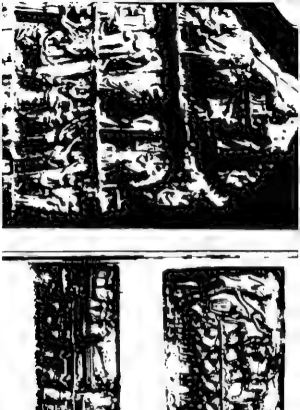


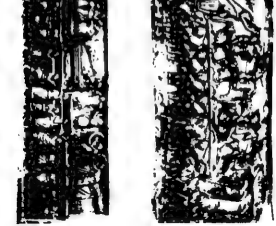












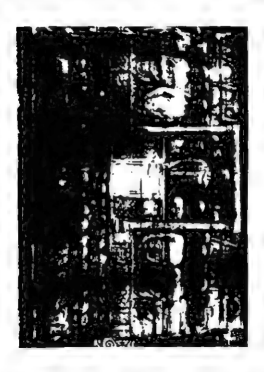












KTAL 15



| Поэтому подход древних греков к этосным свойствам музыкальной    |
|------------------------------------------------------------------|
| выразительности нам непонятен и загадочен «Приходится удивлять-  |
| , ся, писал наш знаменитый исследователь античной культуры Алек  |
| сей Федорович Лосев, - насколько греки были чувствительны к му-  |
| зыкальному ладу Каждый лад они связывали с таким определенным    |
| этико-эстетическим содержанием, что даже и теперь это содержание |
| ^ можно ясно себе представить».                                  |

Новый жиф

В самом деле, все это крайне удивительно и, одновременно, страню. Перед нами загадочный сфинкс. либо греки (да и римляне) действительно были какими-то особыми музыкальными индивидуумами, либо мы эдесь чего-то не понимаем.

На следующих страницах книги я решаюсь дать несколько иное объяснение этого феномена, чем принято было до сих пор. и показать, что подобное толкование способностей античных слушателей давнее віблуждение, не имеющее ничего общего с подлинным воприятием музыки в древнем мире

## «Гармония» — это стиль

Исторические данные свидетельствуют о том, что издавна греј ческие племена стояли на различных уровнях развития Некоторые из них достигли значительных успехов в области социально-эко-

номических отношений и политического устройства, а у других жизненный уклад продолжат оставаться архаичным и не способствовал прогрессу общества. Культурный уровень племен также был . < разным, и это, естественно, находило отражение в художественной жизни Несхожесть сказывалась, прежде всего, на тематике песнопений В быту ряда племен культивировались образцы с ярко выраженной гражданской направленностью, вослевающие храбрость и ? благородство. Например, музыка дорийцев - племени, жившем на I Пелопоннесе, Крите, южном побережье Малой Азин, Сицилии и на всегда ассоциировалась с мужественными и воинственными песнями. Наиболее типичным выражением доринского «музыкального духа» была Спарта с ее эмбатериями и другими «военными -жанрами» Ионийцы же, населявшие среднюю часть западного побережья Малой Азии, острова средней части Эгейского моря и Аттику, "отличались распущенностью нравов и были известны как большие I любители скабрезных и непристойных песен Здесь всеобщим признанием пользовались уже упоминавшиеся Александр из Этолки и Сотад из Александрии - создатели песен, тексты которых были

весьма бесстыдными, В своей комедии «Женщины в народном собрании» Аристофан часто вспоминает сладострастные ионийские

Художественная жизнь каждого из греческих племен не являлась & тайной для соседей. Постоянные торговые связи, частые переседения.

песни.

274 войны, пооабощения одних племен другими и, в конце концов, территориальная близость — все это способствовало их тесным кон-

Особенно это касается главных греческих племен - дорийцев, золийцев и иониицев. Поэтому источники, основанные на архаичном материале, пояразделяли греческую музыку на три основные «гармонии»: дорийскую, ионийскую и золийскую. Чтобы убедиться в этом, обратимся к интересненщему и, в то же время, крайне сложному тексту Афинея (XIV 624 с. 626 а). Его большая познавательная ценность предопределена тем, что он основывается на превнейших, впоследствии утраченных сочинениях и

тактам. В результате, становились известными наиболее типичные лля того или иного племени музыкальные симпатии и привязанности.

Сложность же текста Афинея обусловлена его многослойностью, ибо в него включены материалы, заимствованные из работ, созданных в различные исторические периоды и, естественно, отражающих неодинаковые точки зрения и своеобразие самих процессов, развивавшихся и видоизменявшихся с течением времени. Трудность понимания текста Афинея усугубляется еще и тем, что сведения, почерпнутые в разновременных источниках, даны здесь в едином

нерасчлененном издожении Поэтому для более осмысленного их

способен предоставить сведения, которые затем исчезли из жизни,

освоения я вначале вычленяю из текста сведения, имеющие древнейшие истоки. Пересказывая содержание одного из разделов трактата Гераклида Понтийского (IV в. до н. э.) «О музыке», в котором была зафиксирована несравненно более древняя традиция. Афиней пишет: «Существуют три гармонии, подобно трем греческим племенам -

дорийская, золийская и ионыйская Имеется немалая разница в характерах [этосах] этих племен. Спартанны, более чем пругие дорийны, следуют дорогой своих предков. Дорийской гармонией они [то есть, архаичные греки ] называли движение мелодии, которую использовали дорийцы, а ту, что пели эолийцы, эолийской гармонией, и для третьей гармонии у них было название ионийская, которую... печи ионийцы Дорийскую гармонию отличает

мужественность и достоинство. Она не скучна, не радостиа, а сурова и напряжена и [кроме того, она] не сложная [и] не пестрая по стилю (πολύτροπον) Характер (ήθος) золийцев сочетает в себе высокомерие и важность, даже хвастливость... Однако их характер не склонен к элобности, но горделив и дерзок. Вот почему их любовь к выпивке, их эротические силонности и общая изнеженность образа

жизни так хорошо согласуются [между собой]. По этой же самой причине они обладают карактером того... что [древние] обычно называли золийской [тармонией]. . И Пратин I говорит более откровенно: «Эолийская гармония та песня, которая подходит любому, кто неистов».. Затем давайте исследуем характер (тоос) жителей

Милета, несколько проявляющийся в ионийцах Имея изящные сильные тела, они держатся хвастливо и потны жизни: их трудно услокоить, они драчливы и в них нет инчего от доброты или доброго веселья. Они также проявляют враждебность и суровость характера [этоса]. Следовательно, нонийский тип гармонии не является ни бодрящим и ни радостным, а суровым, грубым и благородно важным, Вот почему эта гармония хорошо полходит трагелии. Но характер современных ионийцев, больше потворствующих собственным слабостям, очень изменился. [Вследствие этого изменился также] и характер гармонии Говорят, что Питерм из Теоса сочинял сколии в этом последнем типе гармонии и, поскольку композитор был ионийцем, гармония называлась нонийской, .. Можно предполагать, что Литеры.. создавал движение своих мелодий в соответствии с характером [этосом] ионийцев. Итак, существуют эти три гармонии, как мы сказали вначале, полобно тому как [существуют ] тои племени Фригийская и лидийская гармонии иностранного происхождения и были переданы грекам фригийцами и лидийцами, которые пришли вместе с Пелопсом на Пелопоннес. Именно от этих людей греки и научились гармониямь.

и научились гармониям».
После знакомства с этой общирной цитатой нетрудно убедиться в том, что под термином «гармония» (приомст) здесь понимается «стиль», но в самом простейшем, бытовом, а не научном его смысле. В таком значении это слово может употребляться, например, в выражении «современный стиль», когда хотят сказать, что композитор использует средства музыкальной выразительности, характерные для современности Аналогичным образом оно применимо в обороте «народный стиль», когда существует необходимость подчер-кнуть, что музыкальный язык данного произведения близок к фольклорным образим. В процитированном фрагменте Афинея «дорийская гармония» означает не более, чем характеристику черт, типичных как для самих дорийцев, так и для музыки, знучавшей в их быту. В том же смысле здесь присутствуют термины «ионийская гармония» и «эслийская гармония»

Следовательно, в древнейщие времена, наряду с другими своими

Следовательно, в древнейшие времена, наряду с другими своими смыслами, «гармония» означала комплекс признаков, выявляющих принадлежность произведения к музыкальному обиходу того или иного племени, населявшего Древнюю Грецию. Именно с этой точки зрения музыка каждого глемени характеризовалась собственной «гармониси». Под этим подразумевались тематика популярных у данного племени песен, особые способы исполнения, темперамент, а возможно к специйческие интонации.

Существует даже свидетельство того, что не только «племенная музика» обозначалась как «тармония» Так, в прологе к комедии Аристофана «Ахарняне» (ст. 13—14) Диксополь с удовольствием вспоминает Декситея, который пел в «беотийской гармонии» Значит,

E. E. Tenu'mon музыка, звучавшая в беотийской области и отражавшая характер ее жителей, ассоциировалась с особенной «гармонией». Но так как

среди многих греческих племен, благодаря определенным историческим причинам, выделялись три главных -дорийское, эолийское

276

и ионийское. -- то в письменной традиции сохранились воспоминания лишь о дорийской, эолийской и ионийской «гармониях» На общегреческом художественном форуме основные племена были представлены музыкальным репертуаром, обладавшим своими матическими и выразительными особенностями, которые соответстконкретного племени. Такое своеобразие #3TOCY+ музыкального стиля определялось как «гармония». Постоянное соприкосновение эдлинов с другими народами спо-

поставлении греческой и негреческой музыки, индивидуальность дорийской, эолийской и ионийской «гармонии» должна была ниведироваться. Ведь несмотря на их своеобразие, это было все же искусство, создававшееся в недрах единых национальных градиций Музыка же варваров Малой Азии - фригийцев и лидийцев - вела свое происхождение совершенно из иных образно-тематических и

собствовало знакомству и с их музыкой Судя по всему, греки отличали свою музыку от искусства «варваров». И здесь, при со-

поэтических источников. Музыка фригийцев ассоциировалась у греков с неистовостью и исступленностью. Разгульная и оргиастическая музыка дионисийского культа, пришедшего к грекам из Малой Азии, являлась наиболее

ставлении играть и петь по-фригийски означало создавать и исполнять стремительно-вихревую музыку с высочайшим эмоциональным накалом. Распространенные любовные и эротические элегии дидийцев создавали характерные черты «лидийской гармонии». Аналогичным образом музыкальная практика, например, карийцев, живших на юго-западе Малой Азии, свидетельствовала, что наибольнего успеха их музыкашты достигли в создании и исполнении похоронной музыки

Такие карийские траурные мелодин упоминает Платон («Законы» 800 е) О карийских инструментальных авлемах сообщает и Аристо-

ярким воплошением «фригинской гармонии». В общегреческом пред-

фан («Лягушки» ст. 1303). В этом проявлялась «карийская гармония» В античном мире хорошо также были известны заплачки мариандинов (см., например, Эсхил «Персы» 937), выражавшие характерные черты «мариандинской гармонии» Подобно тому, как среди греческих племен в памяти потомков сохранились предания только о дорийской, эолийской и ионийской

«гармониях», так и музыкальный облик «варваров» запомнился грекам лишь по фригийской и лизийской «гармониям», олицетворявшим особенности их «этоса», культурного уровня и музыкального быта Таким образом, мы должны уяснить прежде всего, что под такими терминами как «дорийская гармония», «фригийская гармония» и им

понятие — стиль. Не случайно древнегреческие авторы в том же смысле употребляют термии «дориос тропос» (бюрюс тропос), «лидиос тропос», греческий тропос» (обествия, характер, стиль) и даже «дорийский мелос» (бюрюу µг̂λос), «фригийский мелос» (бюрюу µг̂λос), где «мелос» обозначал не столько «мелодию» с характерными инторациями, сколько более «широкое понятие «тес-

нопение» или лаже комплекс песнопений и инструментальных

Новый миф

полобными доевнейские источники полоязумевали очень широкое

277

наигрышей. А каждый «племенной стиль» или «племенной мелос» включал в себя самый широкий спектр явлений, начиная от тематики песнопений, характера образов и кончая «племенными интонациями»

Одновременно с этим, античное музыкальное мышление отлича-

Одновременно с этим, античное музыкальное мышление отличалось одной особенностью, которая постоянно проявлялась при художественном воплощении каждого из стилей «гармоний», «тропосов» и «мелосов». И на этом следует остановиться быле полтобно.

# Образы высотных полюсов

Архаичное слуховое восприятие не только очень чутко реагировало на различные высотные сферы, но и давало им определенные
образные характеристики Каждый из основных регистров звучания
ассоциировался в античном сознании с особой эмоциональной окраской Низкий регистр воспринимался как олишенворение спокойного
величественного состояния, а высокий наоборот — как воплощение
напряженности и динамики. Более того, на звучание низкого регистра,
как правило, следовала положительная реакция, как на что-го
приятное и сстественное Звуки же высокого регистра вызывали
противоположную оценку и квалифицировались как неприятные и
напряженные В обобщенной форме подобный подход к звухам
валичных регистров сформулярован в трактате Псевдо-Аристогсяя

(XIX 33): «Низина более благородна и более благозвучна, чем высота»
Конечно, в живой музыкальной практике невозможно было создать такие исключительные условия, когда регистр воспринимался бы в отрыве от других параметров звучания (дада, ритма, фактуры, динамики, тембра и т д.) Поэтому чувственное освоение различных областей звукового пространства осуществлялось в сопряжении с иными средствами музыкальной выразительности И, вместе с тем, имеются неопровержимые свидетельства того, что античный слушатель особо выделял регистр звучания, который играл существенную роль в осознании характера и смысла музыкального образа Различное отношение к регистрам нашло свое отражение и в зна-

менитой легенде, изложенной у многих писателей (см., например, Фабий Квинтилиан «Ораторские наставления» X 10, 32, Секст 26 и пр.).

ІТавромений — город на восточном побережье Сицилии I юношу, возбужденного звучанием мелодии, близкой к фригииской, Пифагор возвратил в более спокойное и естественное для него состояние. полневая спонлей? Когла любовница Люнопий оказалясь запертои в доме соперника, и он возбужленный [хотел] спалить дом, а Пифагор, согласно своему обычаю, изучал тогла ночное явижение планет. то как только он понял, что возбужденный звучанием фригийской

песни [юноша] под влиянием многих увещеваний не пожелал прекратить буйство. [Пифагор] велел изменить песню и таким образом

Эмпирик «Против ученых» У 8, Ямблих «О пифагорейской жизни»

Бозций («О музыкальном установлении» [ 1) приводит ее в следующем варианте «Кто не знает, что пьяного тавроменитского

успокоил душу неистового юноши, [приведя ее] в состояние безмятежного настроения». Вслед за этим рассказом Бозний приводит питату из несохранившенся книги Цицерона «О своих совстах», в которой та же самая легенла повествуется так «Рассказывают, что когда пьяные юноши, возбужденные [звуками] тибий и пением, домились в двери Ідомаї целомудренной женщины, то Пифагор посоветовал играющему

бешеная разнузданность успокоилась из-за медленности мелодии и низкого пения». Сопоставляя эти два пересказа одного и того же предания, легко установить, что смена экзальтированной фригийской музыки на редигиозный спондей, отличавшийся не только спокойным движением мелодии, но и низким регистром звучания, способствовала успокоению страстей. Это был естественный результат античной слуховой

на тибии, чтобы он исполнил спондей. Когда он сделал [это], их

реакции на низкую звуковую область. Свособразное восприятие различных регистров является следствием объективных прички, связанных с психофизиологической реакцией на звуки различной высоты. Кроме того, нельзя забывать,

что музыка превности была, прежде всего, вокальной и слух больше всего воспитывался на вокальном музицировании. Несмотря на развитость инструментальных форм, они, за редким исключением, были вторичными и следовали за вокальными Напряжение, с каким

человеческий голос воспроизводил звуки значительной высоты, должно было оказывать влияние и на их восприятие Слушающий как

бы «напрягался» вместе с поющим. А это «напряжение», вызванное музыкально-художественным сопереживанием, влияло на эмоциональную оценку высокого звучания. Поэтому низкий регистр осознавался как спокойный и естественный, а высокий как напряженный и динамичный. Все остальные звуковые сферы оценивались в

зависимости от их близости или отдаленности от двух крайних контрастных высотных полюсов.

пространства не могла не наложить отпечаток на особенности му-

зыкальной практики Существуют убедительные свидетельства того. что различные музыкальные жанры соотносились с определенными регистрами. Да и вряд ли могло быть иначе при столь своеобразном восприятии высотных сфер. Лействительно, если испокон всков низкий регистр ассоциировался с одним эмоциональным состоянием, с другим, то осмысление музыкального образа не должно было миновать столь специфической реакции на регистр его звучания. При такой «слуховой ситуации» было бы противоестественно воппошать спокойные и величественные образы в высоком регистре, а фраматические и трагические в низком Слуховой музыкально-хуложественный опыт требовал прямо противоположного соотношения образов и регистров, и античная музыкальная практика на протяжении длительного времени неуклонно следовала этой традинии

Псевдо-Плутарх («О музыке» 6), описывая уже известный нам жанр нома, сообщает, что в старных «в номах сохранялась особая высотность, [своиственная] каждому [из них], поэтому они имели такое название [вспомним, что «номос» это «закон» 1 Они были названы номами, так как не разрешалось нарушать установленный для каждого Інома І вид высотности» Поэтому военный ном (évóπλιос vóдос) имел один регистр звучания, а погребальный ном (єпітоцівнос убиос) — другой, аналогичным образом, музыкальное сопровождение веселого плествия (жинформос убнос) исполнялось в одном регистре. а уже известный нам «колеспичный ном» (фоцестное убцос) том. Существовало даже особое песнопение, называвшееся «высокий

ном» (орвлос ублос)
Такие жанры, как трены, линодни, плачи, погребальные песни звучали в высоком регистре, так как они должны были восприниматься напряжение и динамично. Ведь высокий регистр соответствовал эмоциональному восприятию драматических образов этих жанров. А гимны, посвященные различным богам, и песнопения, звучавшие на торжественных религиозных церемониях, исполнялись в низком регистре, ибо он отвечал величественным и могучим образам этих

жанров Конечно, было бы явным упрощением античной музыкальной практики считать, что каждый регистр ассоциировался только с одним каким-то характером или этосом Такая ехематизация противоречит и фактам искусства, и многообразию гворческих методов решения художественных задач. Известно, например, что верхний регистр активно использовался также при создании любовных и эротических песен Значит, напряженность восприятия высокого регистра использовалась всегда, когда нужно было воплотить линамичные образы, вне зависимости от их конкретно-сюжетной

Цйаправленности — трагической или любовной.

Е. В. Гериман
Следовательно, особенности реакции на звуковое пространство

многих веков, и ассоциативные парадлели между образами и регистрами были для них совершенно естественными Во-вторых, проблема высотности, каждый раз решалась в зависимости от художественного замысла и в тесной связи с конкретными исполиительскими ресурсами. Иначе говоря, она была обусловлена диапазоном данного левца, хора или конкретного музыкального инструмента. Но ведь хорошо известно, что во всех таких случаях самая высокая и самая низкая сферы звучания были всегда раличны Значит, речь шла не об одних и тех же, раз и навсегда установленных высотных областях, постоянно соотносившихся с эмоциональными жарактеристиками образов, а об их координации, реализовыващейся

не ограничивали возможности музыкантов в использовании регистров. Во-первых, отне следовали собственным ощущениям, воспитанным е детства и передававшимся из поколения в поколение на протяжении

280

в различных условиях неодинаковым образом Это предполагало простор для творчества, для индивидуальных воплошений Однако несмотря на такую относительную свободу, главная тенденция на протяжении длительного времени оставалась стабильной, специфика слуховой реакции на высотный уровень служила важным фактором художественной информации и создавала определенный эмоциональный фон, сопряженный с основным содержанием произведения.

Эволюция музыкального мышления и художественной практики рано или поэдно должны были привести к изменению чувственных впечаглений от тех или иных регистров. Вернее склаять, активное развитие других средств музыкальной выразительности должно было сгладить остроту восприятия высотных сфер как относительно самостоятельных факторов, играющих решающую роль при создании и восприятии образов. Глуким отголоском этих сложных процессов является выступление Платона («Законы» 700 d-701 а) против музыкантов-новаторов, «смещивающих трены с гимпами [и] пеаны с дифирамбами» Это означало, что в регистры, издавна принятые для определенных жанров, стали вторгаться новые жанровые разновидности и образы иной направленности Такими нововведениями нарушалась многовековах градиния

Но подобные процессы начали активно происходить не ранее

нарушалась многовековая традиция
Но подобные процессы начаги активно происходить не ранее
второй половины V в до н. з. На предыдуших же этапах исторического развития звучание того или иного регистра несло слушателям
не только важнейшую, но и решающую художественную информацию
о смысловой сути произведения.

#### Старая идея на новый лад

25

Итак, перед нами две, на первый взгляд не связанные между собой особенности античной музыклатьной жизни. С одной стороны, основные гілемена, населявшие аревнюю Элладу, и их соседи выступали носителями своеобразного музыклатьного искусства В нем были представлены популярные среди каждого данного народа песнопения, характеризовавшиеся определенной тематикой, образами и способами исполнения музыки В этом заключался «музыклатьной портрет» каждого народа С другой стороны, на дреенем загые развития античной музыклатьной практики существовал продожительный период, когда высотный регистр звучания образа воспринимался как одно из главнейших указаний на его эмоциональное содержание. Не существует ли прямой связи между этими двумя стоторомать уключествует ли прямой связи между этими двумя стоторомать стоторомать стоторомать стотором стото

«сторонами художественной жизни? Если, например, «лидийская гармония» подразумевала любовную и эротическую тематику, то, согласно существовавшим тогда нормам I мышления, она требовала высокого регистра звучания. Аналогичным образом, широко распространенная военная музыка, столь характерная для «дорийской гармонии», ассоциировалась с низким регистром звучания В результате получилось так, что если какое-то «произведение обозначалось как «дорийское» (или звучащее другое как «лидийское» (или исполненное (по-дорийски»), а I «по-лидийски»), то это говорило не только об определенном его • образном строе, но и о высотной сфере звучания Ведь для древнейшего музыкального мышлення зависимость между характером I образов и их звукорегистровым воплощением была очевидна. Поэтому • с Течением воемени такие обозначения, как «дорийская гармония». 1 «лидийская гармония» или «фригийская гармония» стали подразу-I мевать не только тематику, но и высотную область звукового про-I странства. Эти же высотные параметры составляли неотъемлемую і часть аналогичных понятий, выражавшихся уже известными нам I терминами «дорийский стиль» (бюрюс тролос), «лидийский стиль», «фригийский стиль», либо «дорийский мелос», «лидийский мелос»,

«Фригийский мелос» "Так сформировался довольно обширный свод терминов-синонимов, которые в сознании древних грсков (а затем — и римлян) были самым тесным образом взаимосвязаны, так как они могли обозначать явления одного смыслового ряда например. «дорийскую гармонию», «дорийский стиль», «дорийский мелос», а также низкий регистр звучания и военно-патриотическую тематику. То же самое с полным правом можно сказать о содержании других терминологических обозначений. В конечном счете, главным признаком индивидуальности терминов стали прилагательные «дорийский», «фригийский» и «лишийский», так как именно они указывали на своеобразие объекта Все остальное подразумевалось само собой. При наличии конкретного прилагательного или наречия («дорийский» или «по-дорийски»й т. д.) существительное играло уже второстепенную роль. Вне зависимости от того, стояло ли там слово «гармопия», или «тропос», лли «мелос», — всегда подразумевался комплекс музыкально-художественных явлений, определяемых как «дорийские».

Отсюда нужно сделать вывод на древнейших этапах античной истории музыки термины «дорийский», «фригийский» и «лидийский», среди прочих аспектов, определяли и высотный уровень звучания музыкального материала

Это обстоятельство не могло не сказаться при терминологическом

Это обстоятельство не могло не сказаться при терминологическом оформлении античной топальной системы В самом деле, если издавна в музыкальной жизти словами «дорийский», «фригийский» и «лидийский» обозначались и различные высотные сферы, то разве можно было их не использовать при фиксации высотного положения звучащих последовательностей? Ведь это противоречило бы давней традиции, прочно укрепившейся в сознании. Поэтому при формированыи топальной системы в обязательном порядке должны были быть зарегистрированы три древнейших томальных уровни:

лизинский — высокий фригивский с средний доригивский с средний доригивский — инжиий Нам неизвестно, каким образом архаичные обозначения высотных сфер стали впоследствии использоваться в качестве наимемования

тональностей. Возможно, в какой-то период в музыкальном сознании регистр и тональность отождествлялись. Но есть все основания считать, что доевнейшие тональности, также как и регистоы, назывались «дорийская», «фригийская» и «лидийская» Птолемей («Гармоники» II 6) дважды повторяет одно и то же утверждение о том. что «древние пели только в дорийской, фригийской и лидийской [тональностях], отличающихся между собой на один тон». И далее (там же) он пишет: «Вообще, у трех самых древних [тональностей], называемых дорийская, фригийская и лидийская, установлены отличия друг от друга на тон». Конечно, Птолемей определяет высотную разницу между тональностями по правилам современной ему теории музыки. Если же принять во внимание, что античная музыкальная система никогда не ассоциировалась с конкретной абсолютной высотой, а только с относительной, то можно предполагать, что соотношения трех ранних тональных плоскостей варьировались в зависимости от диапазона голоса или инструмента, от использовавшейся тесситуры звучания, от самого музыкального материала и т. д. (значит, когда мы встречаем в античной литературе упоминания о «лидийских авлосах» и «лидийских кифарах» или «фри-

гийских авлосах» и «дорийских лирах», то нужно думать, что они

отличались между собой регистром звучания). Несмотря на то, что детали этих процессов до сих пор остаются скрытыми, не приходится сомневаться в том, что самыми ранними теоретически зафиксированными тональностями были дорийская, фригийская и лидийская И. как мы видим, они заимствовали свои названия от регистров.

Но в процессе дальнейшей эволюции музыкального мышления потребовалась более детальная дифференциация звукового пространства К трем древнейшим обозначениям постепенно добавлядись другие, которые уже не являлись названиями племен-

> миксозидийская лилийская фонгийская дорийская гиполидийская ги подгонтинс кая

BMCOKAR TOHRILHOCTA

низкая тональность гиподорийская Теперь это были уже не три звуковысотные сферы, а семь

топальных уровней, использовавшихся в музыкальной практике и теории музыки Как известно, Аристоксен излагает даже 15-тональную систему.

на полутон гиперпидийская гиппев юдийская гиперфригийская гиперионниская

гиперлидийская лидийская вазинпос фонгийская золийская мони иская

дорийская гиполиония кая **Т**И ПО ЭОЛИЙ С КАЯ гипофригийская гипононийская гиподорийская

в которой каждая последующая тональность отстояла от прелыдущей

высокая тональность

низкая тональность

Нетрудно увидеть, что каждый из трех «пятитональных блоков» включает в себя тональности, определяемые одними и теми же «племенными» терминачи, но нижние с добавлением приставки

«гино» (ύло «под»), а верхние •гипер» (иле́о Таким образом, в процессе теоретического осмысления музы кальной практики при создании тональной системы были использованы те же термины, которые в архаические времена использоными «тонос» (точос, от глагола теїчю - «натягиваю»), то есть они понимались как некое высотное «натяжение» музыкального материала Однако необходимо отметить, что термин «тропос» иногда теперь использовался и для обозначения тональностей. Так. например, в самом полном описании античной системы ноташки, сохранившемся в трактате Алипия (III или IV вв.) «Введение в

вались для обозначения «племенных стилей». Поавда, теперь они поименяансь не со словами «гармония» и «мелос», а с существитель-

284

систему, дает:

музыку», нотные последовательности представлены в конкретных тональностях, называемых «тоопосами». Как мы увидим в дальнейшем, это послужит одной из причин многих недоразумений, непосредственно связанных с «этосом ладов». Но сейчас пелесообразно акцентировать внимание читателя на

новом важном ваключении, к которому мы вынуждены прийти. Оно гласит: в античной художественной практике и музыкальной теории терминами «дорийский», «фригийский», «лидийский» и ны подобными никогда (!) не обозначали то, что мы определяем словом «лад» -некий теоретический поступенный авукоряд с определенной интервальной последовательностью, поизванный схемативированно вапечатлеть сложные процессы, происходящие в живой музыке, определяемые Системой устойчивых и неустойчивых явуков, догикой их вваимоотношений, выражающихся в поятяжениях, оттаживаниях и т. д.

Как же доевине залины обозначали ту категорию музыкального мышления, которую мы понимаем как «лад»? Все античные источники единогласно свидетельствуют о том, что она обозначалась гоеческим СЛОВОМ «ГЕНОС» (УЕ́УОС - «ООД»). Действительно, как уже упомикалось, использовавшиеся дадовые образования подравделялись на три рода. характеривовавшиеся особой интервальной конструкцией (интервалы даются в последовательности синзу-вверх);

- тона, 1 тон, 1 тон AKATOHHKA  $\frac{1}{2}$  тона,  $\frac{1}{2}$  тона,  $1\frac{1}{2}$  тона X DOMATHER

<del>1</del> тона, <u>1</u> гона, 2 тона виномования Некоторые из приведенных родов могаи иметь многочисленные

равновидности. Но любой из них не выходил за указанные смысловые и интервально-акустические рамки либо диатоники, либо хроматики, либо энгармонии. Так вот, перенесение каждого из этих родов на

высотный уровень дорийской наи фригийской наи всякой другой тональности создавало основу ладотонального материала античного музыкального искусства. Адилий, описывая доевнегоеческую нотную

Новый жиф

«Нотные знаки аидийской тональности (= «тропос») в диатоническом ладе (= «генос»)»

### нан

«Нотные внаки фригийской тональности в хооматическом ладе» H T. A. Теперь становится ясным, насколько велико заблуждение, присут-

ствующее в работах по истории музыки, в которых утверждается, что дорийский, фригийский и андийский лады (!?) отличались, по мнению доевних залинов, якобы положением полутона:

1 тона, 1 тон, 1 тен дорийский лад 1 тон,  $\frac{1}{2}$  тона, 1 тон Фонтийский лад 1 тон, 1 тон, <del>1</del> тона дая йнирйивия

это получается в андийском аже-ладе. Сейчас уже тоудно установить от кого пошло это давнее заблуждение, столь извратившее суть античного мувыкального мышления и распространившееся повсюду. Но совершенно очевидно, что большую роль в популяривации этой ошибочной идеи сыграла книга немецкого филолога и музыковеда Августа Бека (Augustus Boeckh),

посвященная Пиндару и выходившая в трех томах в Лейпциге с

1811 no 1821 rr.

ни в одном роде верхний интервал не мог составлять - тока, как

Итак, мы выяснили, что, во-первых, художественное восприятие СООТНОСИЛО «ЭТОСНЫЕ» ОЦЕНКИ С НАЦИОНАЛЬНЫМИ СТИЛЯМИ МУВЫКИ равличных племен, населявших древнюю Элладу. Во-вторых, особенности исторического развития античной музыкальной культуры способствовали тому, что тональные аспекты музыкального материала

вачастую обозначались теми же терминами, что и «племенные» стили. И вот вдесь-то нужно искать истоки той метаморфозы, в ревуль-Тате которой древние этосные критерии, соотносившиеся с музымальными стилями, стали переноситься на тональности. Общая терминология могла служить мостом, помогавшим одним и тем же

эпитетам «путеществовать» от прежних объектов к новым. Так, Плутарх («Об Е в Дельфах» 10) пишет о явлениях, которые именуются «либо тоносами, либо тоопосами, либо гармониями». То же самое

Как мы уже убедиансь «племенные названия» определяли не лады, а тональные уровни ввучания. Что же касается интервальной конструкции таких «ладов», то нетрудно увидеть, что так навываемые фригийский и лидийский «лады» не соответствуют ни одному из общепринятых в античности родов, уже не говоря о том, что

285

286

о тональных параметрах музыкального материала. Такое обстоятельство всегда создавало трудности для перевода и толкования письменных памятников. К тому же, некоторые античные авторы, не будучи глубокими знатоками теории музыки, зачастую вносили путаницу и в без того запутанную терминологическую ситуацию Не последнюю роль в усугублении хаоса сыграла сила традиции, госполствовавшая в античной науке В тех пределах, в которых позволяют судить сохранившиеся источники, можно установить, что использовавшееся в архаичном музыкальном искусстве звуковое пространство первоначально дифференцировалось на три сферы - низкую, среднюю и высокую. Они послужили некой регистрово-акустической базой для формирования в дальнейшем трех древнейших тональностей - дорийской, фригийской и лидийской. С каждой из этих сфер связывались определенные жанры или стили («тропосы»), так как в ту эпоху понятия «стиль» и «жанр» зачастую не различались. Аристид Квинтилиан («О музыке» I 12) передает древнюю

тралицию, согласно которой все жанровое разнообразие художественной практики подразделялось на три основные жанра-стиля, а каждый из них, в свою очередь, включал в себя многие жанровые

осторожным, так как в текстах порой трудно разграничить когда речь идет о тематике, образах и характере произведения, а когда

разновидности Но Аристил Квинтилнан соотносит каждую жанрово-стилевую группу с конкретным регистром звузания, определявшимся по звукам музыкальной системы. По нижнему звуку — «типате», по среднему — «месс» и верхнему — «нэте». Вот его слова: «Стили в музыке бывают трех видов, дифирамбический, комический и трагический. Комический стиль нэтоподобный». Конечно, Аристим Квинтилиан, живший уже чуть ли не на порог среднеековыя, оперирует категориями «совершенной системы», которой еще не молю быть в архаическую эпоху Однако за этими научными терминами, появившимися значительно позднес, очень хорошо просматривается ситуация, характерияя для древнейшей музыкальной практики и связанная с тремя основными высотными сферами, когда вое жанры

распределялись по трем главным регистрам звукового пространства и с течением времени преобразованным в три древнейшие тональности («тоносы») «По ролу существует гри гональности дорийская, фригийская и лидийская. Из них дорийская пригодна для действия в более низкой сфере звучания, лидийская — в более высокой, а

фригийская - в средней» (там же)

Именно тогда, когда этими терминами обозначались регистры. к ним применялись этосные характеристики, связанные с образами песнопений, звучавших в музыкальном быту греческих и варварских племен. Дорийская гармония (мелос, стиль, высота) толковалась как «мужественная», «величественная» и «низкая»; лидииская гар мония (мелос, стиль, высота) как «скорбная» и «высокая», а фригийская гармония (мелос, стиль, выоота) как «неистовая»,

«вдохновенная», «восторженная» и «срединная». Но знакомясь < источниками, мы постоянно убеждаемся в том, сколь велико желание многих античных авторов, распространить этосные критерии не только на три высотные сферы, но и на три древнейшие тональности Более того, даже после установления 7 тональной системы мы нерелко сталкиваемся с приверженностью к старому, так сказать,

«синкретическому» толкованию специальных герминов, когда под ними подразумевался весь комплекс явлений, начиная от основной тематики «племенной музыки» и кончая регистрами звучания. Несмотря на то, что полобное стремление уже не имело никаких оснований, а сами термины стали обозначениями тональностей. схоластические поклонники старины, которых предостаточно всегда в любом обществе и во все времена, продолжали высказываться в традиционном духе (история музыкальной культуры дает бесчисленное множество примеров, когда стремительные изменения в творчестве соседствовали с устойчивыми воззрениями в эстетике и художественной критике).

Но так как в музыкальной практике нового периода использовались уже иные категории звуковысотного пространства тональпости, то приверженцам старого приходилось распространять на них архаичные оценки Так на тональности были перенесены древние этические характеристики, связанные не только со старым эмоциональным освещением регистров, ноли с прежними, давно вышедшими из обихода воззрениями на «племенную музыку».

Афиней (XIV 625 d-e) приводит пересказ одного места из работы Гераклида Понтийского «О музыке», «Можно пожалеть тех, кто НВ способен улавливать различия, характерные для типов [гармоний и кто направляет свое внимание только на [их] высоту : низину, а также устанавливает гипермиксолидийскую гармонию и пол ней другую В самом деле, я не долускаю, что даже гиперфригийская [гармония] не имела особенный, присущий только ей этос И все же некоторые заявляют, что нашли другую новую гипофригийскую гармонию. Но гармония должна иметь определенный этос или свойство, как имеет локрийская [гармония], она использовалась в прошлом некоторыми из тех, кто жил во времена Симонида и Пиндара...»

Этот отрывок я сознательно опустил при цитировании исторически многослойного фрагмента Афинея (XIV 624 с 626 а) в начале разЕ. В. Герблиан

дела «Гармония это стиль» настоящего очерка, так как в нем приводится воззрение, сформировавшееся значительно поэже. Неемотря на то, что детали дискуссии, обсуждающейся в этом фрагменте, не совсем понятны, ясно, что Геоаклил Понтийский зашищает ставъю

288

точку зрения, когда «гармония» олицетворяла «стиль», передающий этос народа и соответствующий высотный регистр звучания. Но он не признает тех, кто связывает тармонии только с высотой и низиной. Судя по всему. Гераклид не понял происшедших перемен и, не сознавая, что тоняльность является иной категорией, чем стиль и регистр, перенес на нее традиционные этосные критерии Вель гиперфригийская и гипофригинская гармонии не стили музыки, так как не существует ни гиперфонтинского, ни гипофонтинского племен И. несмотря на это, автор глубоко убежден, что гиперфонгийская гармония (да и гипофрицийская) имеет свой особый SOTE Олнако возможности поивержениев старого в наклеивании «этосных ярдыков» на тональности были крайне ограничены. Ведь арсенал традиционных оценок был приспособлен только для арханчной трехчленной системы (низко- средне высоко), и элитеты, появлявшиеся рядом с новыми тональными обозначениями, почти не отличались от прежних, а для некоторых вообще их не наплось. Если, например, дорийская гармония прежде обозначалась как «МУЖЕСТВЕННАЯ», «ВЕЛИЧЕСТВЕННАЯ», «НИЗКОЗВУЧАЦІАЯ» И АССОЦИИООВЯлась со всем тем, что связывалось в сознании древних греков с МУЗЫКОЙ ЛООИЙПЕВ. ТО ТЕПЕРЬ ПОРИЙСКАЯ ТОНАЛЬНОСТЬ, ЗАНИМАЮЩАЯ в системе не столь низкое высотное положение, стала именоваться «спелней и весьма уравновещенной» (Аристотель «Политика» VIII 8 1340 b) или «устойчивейшей» (там же, VIII 7 1342 b 10). Одновременно с этим, гиподорийская тональность, генетически близкая к дорийской, попросту обозначалась «низкозвучащей» Ведь в новой тональной системе она занимала самое низкое высотное положение. Олнако иногла к ней добавлялись и другие эпитеты. Так, Афиней (XIV 624 d) сообщает, что ее называли «надменной, напышенной и еще тщеславной». В такой характеристике явно следует видеть стремление придать ей облик «племенной музыки», в которой выражались. по представлениям древних греков, характерные черты народа. Однако гиподорийская тональность не общественно-художественная категория, как «племенная музыка», а музыкально теоретическая, и ее сопоставление со стилем музыки какого-либо народа или с его характером просто бессмысленно.

характером просто бессчысленно. Аналогичным образом, если «фригийская гармония» некогда квалифицировалась как «вдохновенная» и «восторженная», связываясь с музыкальной культурой фригийцев, то для новой гипофригийской тональности, звучащей почти так же низко, как и гиподорийская, не нашлось никакого другого обозначения, кроме Новый миф 289

Как «суровая и резкая» (Афиней XIV 625 b) Совершенно очевидно, что такое определение вызвано ее низким звучанием, значит, и к ней были отнесены древние эмоциональные впечатления от звучания низкого регистра Но гипофригийская тональностье— не регистр, и

лаже косвенное их сопоставление и отождествление противоестественно (это приблизительно такой же абсурд, как сравнивать, допустим, Тональность до мажор с низким регистром звучания на основании только того, что до мажор, условно, «самая первая» и «самая низкая» тональность в современной музыкальной системе), «Лидийская гармония», отождествлявшаяся с эротическими и любовными песнопениями, стала «ваклической» (Лукиан «Гармонид» 1), а также «застольной и мягкой» (Платон «Государство» ПП 398 е) Нетрудно заметить, что эпитеты «вакхическая» и «мягкая» волд ли мосут быть квалифонциоровным как близкие по смыслу

В такой широкой амилитуде эпитетов также проявляется неустабияюсть, неопределенность и расплывчатость подобных определений Да, это и естественно, так как бесконечно сложно было найти этосное определение тому, что по своей прироле не поддается эмоциональным этосным критериям. Все попытки обнаружить в источниках эпитеты, предназначавшиеся гиполидийской томальности, всегда оказываются безуснециными, и она так и остается вне этоса Таковы были трудности, возникциие перед теми, кто хотел перенести характеристики племенных стилей музыки на 7-тональную систему Ну, а в 15-томальную систему их было просто уже невозножно внедовть. Поэтому им о какой преемственности элесь не

приколится говорить, так как невозможны смысловые парадлели между категориями, отражающими совершенно различные явления художественно-общественной жизни и музыкального мышления Но на этом модернизация не завершилась И заесь нужно временно отклониться от описания метаморфоз, происходивших с идеё этоса

### Музыка космоса

в музыкс.

Древнегреческие ученые востда стремились выявить всеобщие законы мироздания те законы, которые бы действовали во всех условиях и на всех уровнях. Правда, греческой науке не всегда удавьлось приспособить обнаруженные ею закономерности к «работе во всех измерениях», но она стремилась к этому. Древние мыслители были глубоко убеждены в том, что все

явления макро- и микрокосмоса регулируются одиним и геми же законами и главнейшая задача науки состоит в их открытии. Поэтому нередко они страстно хотети увидеть аналогии там, где их в действительности не было. Идеальным примером такого подхода к изучаемым объектам может служить знаменитая идея о «гармонии сфер» Вкратце ее суть такова Всякое движение создает звучание Без движения существовало бы полное безмолвие Движение любого тела - и камия, и струны вызывает звучание Если это всеобщий закон, то он должен дейст

вовать во всякой среде и на всех уровнях. Значит, движение планет также созлает звучание Вель невозможно, чтобы движение столь огромных тел не вызывало звука. Следовательно, нужно допустить, что весь космос наполнен звучанием «гармонией сфер»

Никомах («Руководство по гармонике» 3) писал по этому поводу все тела, рассекающие со свистом что-то податливое, очень легко приводимое в движение, обязательно создают [своей] величиной и местом звучания, отличающиеся между собой звуки - либо в зависи-

мости от своих масс, либо в зависимости от своих скоростей, либо периодов (более подвижных или, наоборот, более спокойных), в ко-

торых осуществляется вращение каждого [небесного тела]». Значит, звук, издающийся каждой планетой, зависит от многих составляющих, Чем быстрее движение планеты - тем выше ее звучание, чем медлениее — тем ниже. Конечно, это лишь основной принцип, поскольку нужно также учитывать поправки на массу планеты, на особенности

ее собственного вращения, на ее положение на небосволе. Таково было языческое понимание причин существования музыки космоса. Спустя несколько столетий после Никомаха христианство внесло свои оттенки в ее трактовку «, .caмо небо, вращаясь, полчиняется сладостной гармонии и, чтобы кратко выразить суть [небесной музыки, нужно сказаты, все, что осуществляется по велению Творца

в небесных и земных делах, не осуществляется без того, что прелусмотрела эта наука Іто есть музыка І» (Касснолор «О музыке» 9) Логика древних ученых следовала за их убеждениями Если в космосе возникает музыка, то она должна быть основана на тех же принципах, что и земная музыка Такого толкования «космической симфонии» требовали не только научные убеждения о единстве мира. но и объденное мышление. Ведь каждый человек может представить

себе только «человеческую музыку». Все предположения и фантазии о «космической», «божественной», «ангельской» и прочих музыках всегда базировались у всех на собственном музыкальном опыте Иначе и не могло быть.

Но по бытовавшим в античности взглядам, в основе земной, человеческой музыки лежит особая музыкальная система, которая именовалась «совершенной системой». Она отражала общие и самые

главные закономерности музыкального мышления эпохи. Мысль же о единых принципах организации микро- и макрокосмоса привела к необходимости считать, что та же самая «совершенная система» лежит

и в основе небесной музыки. Выражая общепринятое мнение. Боэций («О музыкальном установлении» 1 27) писал, что совершенная систедругого, как выяснить, какому из звуков земного звукоряда соответствует звучание каждой планеты. И такие парадлели были установвены. Сохранилось две системы соответствий между звуками и планетами. Обе они описаны в сочинении Боэшня («О музыкальном установлении» 1 27) Одна из них, по свидетельству самого Боэция,

Новый миф

заимствована у Цицерона. Деиствительно, в уцелевшем фрагменте последней книги его трактата «О государстве» (IV 17) имеется текст, описывающий звукопланетные параллели. Источник второй системы Боэций не указывает Однако его нетрудно установить. Исключая некоторые несущественные детали, она полностью соответствует по-

следовательности, приводящейся Никомахом («Руководство по гармонике» 3). У всех древних авторов даны греческие наименования звуков совершенной системы, но в приводящемся элесь каталоге они заменены на современные обозначения. Кроме того, чтобы читатель

мог без труда сопоставить обе системы, греческие названия планет, изложенные Никомахом (Кронос, Зевс, Арес, Гелиос, Гермес, Афродита) заменены на латинские (как у Цицерона и Боэция) По Цицерону По Никомаху - Луна AR CH Меркурий âο Венера De Солище

ALL Mane MILE — Сатурн Юпитер фa ~ Юпитер фа Сатурн COSS - Марс CO/18 Яя небесный свол /le Солнис -- Меркурий Cu Вснера Jο  $\hat{p}_{\nu}$ -Луив

Цицерон излагает октохорд, а Никомах — гептахорд. Эти два варианта отражают два исторических этапа развития музыкальной системы Когда более древний гентахорд был заменен на октохорд, то понадобилось и еще одно небесное тело. И влесь, как видно, возникло затруднение Ведь античная наука знала только семь планет. Поэтому когда в теории музыки стал фигурировать октохорд, появилась сложная ситуация: для восьмого звука потребовалась еще одна планета. И выход был найден вместо планеты к новому звуку октохордной системы был «приписан» небесный свод, то есть сфера неподвижных звезд, которая по бытовавшим в античности воззрениям

обращалась вокруг Земли за одни сутки Даже при первом взгляде на приведенные последовательности легко можно увидеть, что они «зеркальны» (если, конечно, опустить добавленный позднее «небесный свод»): в одном случае нижнему

сохранить тот порядок, в котором располагались планеты согласно тогдащней астрономической теории. Поэтому было безразлично, сопоставлять ли Луну, ближайшую к Земле планету, с самым низким звуком или с самым высоким Вепомним, как Платон («Тимей» 62 с-63 е) убеждает своих читателей в том, что земные представления о «верхе» и «низе» в космосе неприемлемы. Поэтому главным условием правдоподобности было лишь сохранение порядка небесных

Как звучала музыка космоса? Каждый человек сам должен был создавать образ ее звучания в зависимости от своей фантазии, своего представления о скоростях движения планет и о величине их масс. а также в соответствии со своим «внутренивм слухом», музыкальными

Но никто из людей никогла не слышал этой божественной музыки

звуку соответствует Луна, а верхнему Сатурн, а в другом наоборот Представляется, что точка отсчета для планет здесь не играла никакой роли. При создании парадлельных систем важно было лишь

тел от Луны к Сатурну и обратно-

вкусами, симпатиямя и антипатиями

292

Престиж науки требовал найти объяснение тому, что столь сильное звучание, создаваемое беспрерывным движением громалных планет, никто не слышит. И такие объяснения появились. По мнению одних, звучание «гармонии сфер» существует со дня рождения человека, но люди настолько привыкли к нему, что уже не реагируют на него (Аристотель «О небе» 11 9 290 Ь 25). С точки врения других, возможности человеческого слуха настолько ограниче-

ны, что они просто не в состоянии воспринять столь мощное звучание, создающееся небесными телами. Именно так объясняет это явление Цицерон («О государстве» VI 5, 18-19) и в подтверждение своих елов приводит рассказ о неком племени, живущем возле грохочущего нильского водопада: люди этого племени не воспринимают его шума якобы из-за чрезмерной громкости звучания

Идея «гармонии сфер» и методы, оправдывающие ее существование, выявляют характерное для греков стремление к универ-

сализации своих знаний Законы мира едины, и если то, что мы знаем в отношении единичного явления справедливо, то же самое происходит и со всеми аналогичными по природе явлениями

## Фрагмент из напируса

представлений об этосе музыки. Если характерный этос существует в «дорийской» и прочих гармониях, мелосах, стилях, регистрах и старались убедить себя и других приверженцы древних традиций — в тональностях, то он должен проявлять себя во всех, без исключения категориях музыкальной выразительности. Значит, ритмы также подвержены «этосному влиянию», и уж, конечно, без

Подобную тенденцию можно наблюдать и в процессе развития

него не могут обойтись звукорялы Ведь все это – явления одной смысловой плоскости. Отсюда возникает концепция этоса ритмов и этоса родов диатопического, кроматического и энтармонического. Например, если диатопика ммеет мужественный характер, то слумающий ве человек обретает мужественный характер, то слумонии является нежность, то воспринимающий ее слушатель расслабляется Но этосиме энитеты, которые хотели прислособить для основных родов античной музыки (они приведены выше), не имели к ним никакого отношения, как и к тональностям Ведь они выведены из эмоциональных оценок «музыкальных портретов» греков и варьаров, а также из особенностей архаичного восприятия контрастных регистров звучания Поэтому операция по трансплантации этосных возврений с одной появы на другую была обречена, ибо в ее основе лежало стремление к совмещению несовместимых явлений

Не случайно уже во времена античности многие с иропией относились к концепции этоса музыки в том виде, в каком она стада распространяться, начиная с классического периода. До нас дошел текст папируса («Хибех-папирус»), датируемый IV в. до н. э, в котором высменваются те, кто верит в этос музыки и особенно в этосные свойства родов. «Они говорят, что среди медодий одни воспитывают воздержанных [людей], другие - мужественных, третый справедливых, четвертые - храбрых, пятые - трусливых Опи плохо осведомлены [о том], что использующие хроматику не станут трусливыми, а [использующие] энтармонию – храбрыми Ибо кто не знает, что этолийцы и долопы Іплемя, проживавшее некогда в Фессалии I и все, использующие диатоническую музыку, были под Фермопилами более храбрыми, чем трагические актеры, привыкшие петь в знгармонии». Так, вспоминая знаменитое сражение при Фермопилах (480 г. до н. э.), где кучка греческих героев мужественно противостояла несметным полчищам\* персидской армии, безымянный автор показывает всю анекдотичность утверждений о каком бы то ни было этосе хроматики, энгармонии и диатоники

Сскет Эмпирик («Против ученых» VI 19—25) считает, что музыка успокаивает не потому, что она является действительно успокаивает не потому, что она является действительно успокаивает и волиения, а стоит только прекратиться музыке, как человек сразу же возвращается в прежнее состояние. По его мнению те, кто используют в битве авлосы и сальпингсы, делают это не для возбуждения храбрости, а чтобы отвлечь себя от дум, связанных с боязнью и страхом Секст Эмпирик утверждает, что он знает людей, которые во время сражения трубят и быот в барабаны, но не становятся от этого храбрецами.
Поиведенные две «антиэтосные» позиции носят различный отте-

триведенные две чантизисные зозващи носят различный оттенок Критика Секста Эмпирика вообще близка к полному отрицанию эмоционального воздействия музыки Конечно, музыка не делает из Е. В. Гервман

ствовавших в античную эпоху

на подлинно научном уровне, так как полностью отвергают этосные определения родов и звукорядов. Действительно, любой звукоряд лишь один из безликих и неодушевленных начальных строительных камней, участвующих в возведении здания звучащей музыки. И только тогда, когда это здание завершено, оно способно быть оценено с точки зрения этоса. Но каждый отдельно взятый начальный строительный элемент сам по себе лишен этоса, Как мы видям, это понимали некоторые авторы и в эпоху античности. «Хибех-папирус» — единственный из сохранившихся документов такого содержания, но далеко не единственный из суще-

изложенных в «Хибех папирусе», то они, вне сомнения, нахолятся

## Много столетий спустя К сожалению, плодотворный критический опыт некоторых

древних ученых не послужил уроком для исследователей нового времени. Они продолжали неуклонно следовать не дучину традициям античной эстетической дитературы, стремясь «возродить» теорию этоса в се арханчном первозданном виде и толкуя источники догматически в согласии с их «буквой», а не «духом» Кроме того, в новое время возникли дополнительные обстоятельства, которые еще более усугубили абсурдные утверждения, появившиеся в античности. Дело в том, что, начиная с эпохи Возрождения и вплоть до середины XIX века, когда происходил бурный расцвет науки об

античности, изучением музыки занимались филологи. Это было обусловлено целым рядом причин. Главная из них заключалась в том, что живой античной музыки уже давно не существовало. Она ушла в небытие вместе с эпохой ее породившей. Те, кто хотел понять античную музыку и выяснить ее особенности, вынужден был обрацаться не к самой музыке, а к литературе о ней к античным музыкально-теоретическим трактатам и к другим музыкальным памятникам, в которых даются сведения о древнегреческой музыкальной системе, инструментах, жанрах, музыкантах и приводятся свидетельства слушателей. Для изучения таких материалов нужно

было глубокое и основательное значие древнегреческого и датинского языков. Именно поэтому исследование античной музыки долгое время находилось в ведении филологов классиков, внесших громадный вклад в дело научного освоения письменных материалов, связанных с античной музыкой. Музыканты профессионалы, за редчайшими исключениями, почти не интересовались ею. Вель ее нельзя было услышать и исполнить, ее не существовало в художественной жизни. Да и кого из музыкантов во времена великих свершений Баха. четырнадцати веков тому назад. Если и появлялись изредка историки музыки, обращавшие свои взоры к античности, то они не играли

Не вызывает сомнения то, что способен выявить в источниках тонкий и глубокий филолог, -- недоступно для музыканта. Но одновременно из поля зрения филолога легко- ускользает то, что без труда может заметить музыкант. Именно это и произощло при изучении античных воззрений на этос музыки. Отсутствие же научного сотрудничества между филологами и музыкантами способствовало активному расцвету неверных представлений по этому вопросу В упрошенном выде происпедиее можно представить так. Изучая грекоязычную и латиноязычную литературу об античной музыке, филологи столкнулись с рядом греческих синонимов - «гармония», «тропос», «челос», «тонос», которые очень часто у римских авторов давались в латинской транскрипции или заменились термином «модус» (modus). Особенно последовательно такая линия проводилась Боэцием «Последний римлянин», как называли Боэция, систематизируя главнейшие положения древнегреческой теории му-

основную роль в ее изучении.

зыки и излагая их по-латыни, в абсолютном большинстве случаев использовал термины «гармония» и «мелос» только в общеэстетическом смысле. Когла же речь шла о музыкально-теоретических категориях, то все эти синонимы чаще всего превращались в латинский «модус», -- излюбленное слово Боэция. Он применял его в самых различных значениях мелодия, мотив, песня, гармония, тональность. Известно, что трактат Боэция «О музыкальном установлении» на протяжении многих веков (чуть ли не с IX по XVII вв.) служил главным источником для изучения античной музыки. Его авторитет был непререкаем. Поэтому многие положения теории и практики античной музыки попали в научный обиход средневековыя и нового времени из сочинения Боэция, где почти на каждой странице присутствует многозначный термин «модус». Так,- например, если греческие теоретики говорили о семи «гармониях», «тропосах», «тоносах», то Боэций описывает семь «модусов» («О музыкальном установлении» IV 15) Таким образом, Боэций унифицировал разнообразие греческих терминов. Это, конечно, не ошибка или вина Борция. Просто таков

был его метод работы как переводчика. Но ему следовали все средневековые теоретики, когда дело касалось античной музыки. Благодаря этому термин «модус» стал

неким универсальным обозначением для самых различных музыкально-теоретических категорий тональных, ладовых, ритмических. Если бы музыкант изучал текст Боэция, то для него стало бы совершенно ясно, что подразумевается под термином «модус» в различных случаях и, в частности, когда пишется о явлениях,

повышение на тон, то возник бы гиполидийский [модус] Если бы

кто вибудь повысил на полтона гиполидийский (модус), то получил бы дорийский» и т. п Совершенно очевидно, что здесь речь идет о тональной системе

296

В новое время латинский «модус» филологи стали трактовать как французское и английское mode или итальянское modo, что в музыкально-георетическом значении соответствует русскому слову «лад» Зачастую такие переводы не учитывают контекст, в котором

находится термин. Блестящим примером такого бездумного понимания смысла источника может послужить опубликованный в 1966 году перевод фрагмента из трактата Боэция •О музыкальном установлении» [ 1 (выполненный В Зубовым), где слово «модус» постоянно трактуется как «лад» Это нередко приводит просто к бесемыелице. Хотя с точки зрения «теории» этоса ладов - не только приемлемо, но и вполне естественно. (Параллельно справа я привожу собственный перевод того отрывка, в котором старался учитывать

 Распутный дух зибо наслаждается. распутными ладами либо при частом слышании их расслабляется в побеждается Наоборот, ум суровый либо радуется более энерхичным ладам либо закляяется ими. Оттого то музыкальные

музыкальный смысл явлений, описываемых Боэцием):

«Ведь непристойная дуыв или сама

радуется более непристоиным мелодиям

или, постоянно слущая такие |ме-

лолии, изнеживается и укрощается,

Наоборот, более строгий душевный

склад или находит удовольствие в более

вдожновляющих [мелодиях], или воо-

душевляется более вдохновляющими

(методиями). Поэтому музыкальные

мелодии даже были обозначены на-

званиями наподов, как лидийская ме-

лодия или фригийская. Словно тем же

названием [народа] именуется сама ме-

лодия, в которой один какой-то народ

находит удовольствие Но народ нас-

даждается песнями соответственно [его] ноявам Ведь не может получиться так, чтобы распутные дароды любили и

далы и были названы по имени племен, например, лидинский лад и фригийский, ибо в зависимости от того, какой лад веселит то или иное гиемя, получил название и сам лад. Веселит же каждое племя пяд, находящимся в соответствии с его нравом, и не может случиться, чтобы мягкое сочеталось с жестким же-

сткое - с мягким, или радовалось это-MY., >

приобщались к строгим [песням], а строгие [народы] - к распутным». Согласно приведенному переводу, далы могут быть даже распутными (21) Таков результат филологических заблуждений, дающий монный стимул для дальнейшего распространения «античной

теории» (<sup>9</sup>) этоса ладов, о которой древние греки даже не подозревали Когда же получило распространение ошибочное мнение об античных ладах, якобы от гичающихся между собой положением полутона (см. выше), то илея этоса ладов была доведена до абсурда, так как получалось, что эмоциональные оценки ладов зависели от положения полутона. Как же после этого нам не восхищаться удивительной Новый миф 297

способностью древних людей не только так чутко реагировать на изменение места полутона в ладовой конструкции (это достижимо для любого мало-мальски музыкального человека современности), но даже в колне изменять эмоционально-обизаную опенку произведения, соз-

данного на основе столь незначительного изменения лада. Нет ничего удивительного в том, что при таком подходе к этому вопросу древние греки казались какими-то уникальными феноменамуи, беконечно далекими от наших представлений о возможностих средств музыкальной выразительности влиять на художественное восприятие. Подобному пониманию способствовали и другие причины. Прежде

ших древнейщие эмоциональные оценки стилей и регистров на роды. Исследователи нового времени увидели в них подтверждение своей

специальных терминов, можно ознакомиться с двумя русскими переводами одного и того же фрагмента «Политики» (VIII 5, 1340 а

свидетельства античных привержениев арханки, переносив-

конценции: если сами древние авторы говорят об этосе родов (то есть звукорядов), то, значит, должна быть верной мысль об этосах дорийского, фригийского и лидийского ладов, отличающимся друг от друга только положением полутона. Иначе говоря, многозначность терминологии сделала свое дело. Для недостаточно освеломленных в науке о музыке античных авторов она создала возможность чересчур свободно обращаться с терминами, а исследователям нового времени — наполнять их самым разнообразным содержанием.

Чтобы увидеть, к чему может полности толь своболное толкование

10-20) Аристотеля Один из них выполнен знаменитым русским историком и филологом С А. Жебелевым (1867—1941); он изданервый раз в 1911 г., а последний в 1983 г. Второй же перевод (изложенный справа) сделан мпою:

«Напротив, что касается методий, тоуже в них самих содержится подражание зарактервым И это очевивно ражание мравственным переживаниям. Это ясно из следующего музыкальные зады существенно отличаются по тому случаетан направляют зады существенно отличаются от тому случаетан направляют зады существенно отличаются тому случаетан направляют от тому случаетам случаетам по тому случаетам случ

отнапротия, что касается методии, то уже в ими самих содержится подражание нравственным переживаниям. Это яс но и следующего музыкальные лады существенно отличаются отин от расторожения от при слушании из нас подаджется различное настроение, у мы не одинасное отностивного у мы не одинасное отностивного нереживания образования не образования образования не образования образования не поставления с претимущественно сразие, учетом обладает, по-выдиом музыком один из дале, именно доримский, фригийский зада выствута димому, только один из далея, именно доримский, фригийский зада выствута на нас важужающим образовы.

Boeto

«В этих мелодиях существует поаражание характерам. И это очевидно безусловно, природа гармоний различна, поэтому слудатели направляются [ими] по-разному, и не одинаковый характер имеет каждая из них, иногда более жалобный и более мрачный, как, так называемое, звучание по-миксолидийски, а [иногда они имеют] ха рактер более распущенный Другая же Ігармония ] - умеренная и весьма уравновешенная, что, как представляется, создает ітолької одна из гармоний. [звучащая] по-дорийски, тогда как звучащая по фригийски гармония] восторженных людей».

с одной стороны. превние представления о стиле, регистре и тематике произведений «племенной музыки» В таких случаях Аристотель пользуется наречиями «по-ворийски» и «по-фригийски» С лругой стороны, в отрывке упомянута миксолидийская тональность, занявшая «место» того регистра, который в архаичную эпоху

квалифицировался как «по-лилийски» Если принимать перевод А. С. Жебелева, то легко поверить, что при слущании различных лалов возникало неолинаковое эмоциональное состояние. И. самое главное, тогда нужно согласиться с тем, что такую реакцию вызывали не «гармонии-стили», олицетворяющие характер дорийцев и фригийнев, отражающие специфику их музыкального искусства, а безликие лады. Ну, а популярное у нас в учебной практике отож-

лествление ладов со звукорядами привело бы к далеко илущим

выволам. Следуя такому пониманию этоса дадов. Н. Н. Томасов перевед трактат Псевло-Плутарха «О музыке». Вот лишь два характерных примера (как и при сопоставлении двух переводов из «Подитики». злесь слева перевол - Н. Н. Томасова, а справа -моя) [§ 15] «Так Аристоксен в первой книге 16 151 «Аристоксен в первой Ікниге своего сочинения 1 "О музыке" говорят, .. Омучике" говопит, что впервые Олимп

что Олимп первый сыграл по-лидниски сытрыт на флейте в лядийском дале погребальную пьесу [посвященную] похоронную песнь на смерть Пифона Пифону Пинлае же в "Псанах" го-Пин дар же в пеанах говорит, что первое ознакомление слидийским ладом прои ворит, что впервые лидийская гармония водите на свядьбе Ньюбы з имые поитыбыла разучена на скальбе Ниобы, а другие, как повествует Дионисий Ямб, сывают первое применение этого дада Торребу, как рассказывает Дионисий что первый пользовался Іэтомі гармонией Торреб». Suffe А вель сыграть «по-лидийски» (у Псевдо-Плутарха использовано наречие) или в «лидийском даду» - разные вещи. В первом случае

это означает полражать некому лидийскому стилю, а во втором организовать музыкальный материал в соответствии с определенными ладовыми нормами Если на свадьбе Ниобы произонгло первое ознакомление с «лидийской гармонией» (как у Псевдо Плутарха), то это следует понимать как первое ознакомление со стилем лидииской музыки, с ее характерными особенностями Если же речь илет о первом знакомстве с лидийским ладом, то такую абсурдную ситуацию

Вот еще один пример:

лаже невозможно комментиповать. 1§18] «Все древние хорощо знали все лапы, но пользовались только некоторыми».

[§ 18] «Все древние, зная все гармонии, пользовались только некоторыми».

Новый миф Нетрудно представить себе композиторов, знающих различные «гармонии» (как в тексте Псевло Плутарха), то есть музыкальные стили, бытующие в творчестве различных племен, - но использующие в своей художественной практике только те, которые близки им или признаны ими наиболее достойными. Вместе с тем, невозможно представить композитора, который сознательно исключил бы из своего творчества одну группу ладов и пользовался бы исключительно другой. Таким образом, перевод и толкование текстов, посвященных музыкальному этосу, зависит от проникновения в смысл специальных терминов. Именно невнимание к их музыкально-теоретическому смыслу и вызвало миф об этосе ладов. Благодаря ему греки стали представляться людьми, обладавшими уникальными музыкальными способностями. Да не только греки, но и варвары (фригийцы и лилийны) выглялят какими-то странными народами, каждый из которых в своей музыкальной практике применял только одинелинственный лад, фонтийны — фонтийский, а лидийны — лидийский, Способен ли кто-то вообразить музыкальную культуру, использующую одно-единственное дадовое образование? Фрагмент из платоновского «Государства» (III 398 с-399 а), приведенный в начале настоящего очерка, также повествует не о как это может показаться по процитированному переводу А. Н. Егунова. — а о стилях лидийском и нонийском. Современное понимание античного этоса музыки очень исказило представления о воззрениях древних на возможности воздействия музыкального искусства. А они были близки нашим. Превние люди, как и мы, верили в облагораживающую роль искусства. Они, как и мы, испытывали на себе его чары, становясь то грустными, то весельми, то воолушевленными, то подавленными. С помощью музыки они, как и мы, могли полнее раскрыть многообразную гамму человеческих чувств.

лого античный мир, а вместе с ним его музыка Творческий дух начал созидать новый мелос. На продолжительное время Европа погрузилась под величественные своды григорианского хорала и византийских песнопений. Ничто в них не должно было напоминать

Минули века. Канул в необъятный всепоглощающий океан прош-

о языческом музыкальном прошлом Это были песнопения, обрапценные к единому богу и тем, кто своей полвижнической жизныю заслужил быть причисленным к лику святых. Но пробил час и григорианских мелосов. Они отощли в минувшее так же, как в свое время ушло и античное музыкальное искусство В честь бога и святых звучала уже иная музыка. Новая властительница — эпоха

Возрождения — дала миру новые мелодии и гармонии. Но и они оказались не вечными и, спустя некоторое время, присоединились к своим предшественникам творениям античных и средневековых мастеров. Затем наступило начало нашего искусства, вернее того периода, от которого мы привыклы исчислять ближайшую к нам историю музыки — от великих Баха и Геплеля. Но с тех пор уже

также прошел значительный срок.

Самое удивительное заключается в том, что на протяжении всех этих столстий человечество продолжало пристально вематриваться в то неотчетливое прошлое, которое смутно виднелось где-то там, до средневековыя. Его очертания с каждым годом становились все белее и более расплывачатыми. Уже исчезли даже силуэты и остались одни тени, а зачастую лишь едва заметные следы. И несмотря

на это, мы все же пытаемся понять, что же все-таки звучало в ту бесконечно далекую от нас античную эпоху? Нужно отдавать себе ясный отчет в том, что мы не первые, кто отличается таким любопытством. К счастью, человечеству присуще не только заглядывать наперед, но и оглядываться назад (правда, валеко не всегла с пользой).

не только заглядывать наперед, но и оглядываться назад (правда, далеко не всегда с пользой).

Средневсковые также не было безразлично к античной музыке. Однако искренних привержениев христианства тогда меньще всего интересовало само звучание языческой музыки. Их больше привле-

попытки понять, как же все-таки звучала эта великая и загадочная музыка античности Вель именно тогла было впервые достаточно полно осознано величие и своеобразие античного искусства. Ценители старины могли вилеть собственными глазами скульптуры, созланные руками античных творцов, читать сохранившуюся литературу, осматривать развалины некогда прекрасных творений древних зодчих

и своей фантазией добавлять к ним то, что разрушило безжалостное

кали ее научные модели, иначе говоря, - древнегреческая теория

Только в эпоху Возрождения начинаются первые серьезные

музыки.

время Восхищение и преклонение было всеобщим, во всяком случае у тех, кто соприкасался с памятниками старины и задумывался над их ценностью. Правда, никто не мог услышать музыку, созданную античными мастерами. Но разве стоило сомневаться в ее гениальности? Народ, давший Гомера, Фидия и Еврипида, народ, создавший мифы об Орфее и Марсии, народ, прославившийся искусством Тер-

пандра и Тимофея Милетского, - мог создавать только выдающиеся

музыкальные произведения. Тогда казалось, что нужно лишь приложить некоторые усилия для возрождения древнегреческой музыки, и она станет такой же доступной для слуха, как и сохранившиеся образцы античной скульптуры и архитектуры для эрения, как памятники литературы - для мысли.

Ховощо известны попытки Винчению Галилея (отца великого естествоиспытателя) и его сподвижников реанимировать мелодии с интервалами меньшими, чем полутон. Ведь из античных трактатов по музыке было известно, что такие интервалы обязательно входили

в энгармонические и хроматические ладовые формы. Поэтому была проведена целая серия попыток сочинения музыки с такими интервалами. Но все оказалось безрезультатным Античная музыка продолжала

оставаться недосягаемой для слуха человека эпохи Возрождения. Ничтожный эффект произвела публикация гимнов (Музе, Гелиосу, Немезиде) в древнегреческой нотации, предпринятая все тем же

Винченцо Галилеем. Даже опубликованная в 1650 г. находка Афанасия Кирхера - нотная запись начального фрагмента первой Пифийской оды Пиндара инчего не смогла изменить. Потом станет

ясно, что находка А. Кирхера — подлог. Но тогда, в середине XVII в., когда никто не сомневался в ее подлинности, документ не произвел никакого фурора, так как не мог удовлетворить любопытства тех, кто желал услышать подлинную древнегреческую музыку, слицком

мал был отрывок, чтобы создать какое-то определенное впечатление. Все это несколько охладило пыл жаждущих приобщиться к античной музыке. Постепенно они смирились с таким положением И тогда вступила в действие логика музыкантов-практиков: если античная музыка на долгое время исчезает из поля эрения музыкантов, и изучением ее музыкально-теоретических памятников стали

заниматься исключительно филологи

302 античную музыку нельзя услышать, то вряд ди стоит ею интересоваться: вель незвучащая, мертвая музыка не может волновать людей и не является музыкой в полном смысле слова. Поэтому

заботы и интересы. Приближалась эпоха Баха и Генделя, в далее уже высвечивались горизонты музыкального классицизма романтизма с их выдающимися художественными взлетами. Предстояло окунуться в бурные и неподдельные страсти «Сотворения мира» Гайдна, «Реквиема» Моцарта и многообразный мир симфоний Бетховена, в блестящие и глубокие полотна Шуберта, Шумана,

У музыкантов же в то время были другие, более реальные

Шопена и Листа. Затем не за горами уже были драмы Берлиоза, Верди. Вагнера. Мусоргского и Чайковского Кого из музыкантов в этом водовороте великих художественных свершений могла интересовать не звучавшая музыка бесконечно далекой древности? Тогда кажлюсь, что интерес к ней оставлен навсегда. Однако конец XIX века ознаменовался новыми находками образцов античной музыки. В 1883 г была опубликована обнаруженная

незалолго до того так называемая «Эпитафия Сейкила», найленная на небольшой круглой надгробной мраморной колоние, недалеко от античного города Траллы, в Малой Азии (из надписи невозможно понять, был ли Сейкйл автором «Эпитафии» или он тот человек,

по случаю смерти которого она создана). Десять лет спустя в печати появляются два неизвестных до тех пор гимна Аполлону, нотный текст которых вместе со словами был выгравирован на мраморных плитах в афинской сокровицинице в Дельфах К тому времени античная нотация была уже хорошо изучена, и все ожидали сенсации: приобщения к гениальным музыкальным творениям древних греков. Возникла належда, что наконец-то античная музыка выйлет из небытия, ибо должно произонти ее второе рождение

Когла же состоялись многочисленные исполнения расшифрованной музыки, то наступило полное разочарование. По впечатлениям одного из видных исследователей того времени, сложилось такое оппушение, экак будто кто-то рассыпал полную горсть нот над системой линеек, не задумываясь над тем, куда они попадут. Некоторые места выглядели просто как издевательство над всеми музыкальными опрущениями». В этих словах выражены мысли и чувства многих

специалистов рубежа XIX XX вв., услышавших звучание произвелений превнегреческой музыки. Потом ученые обнаружили еще новые большие и малые фрагменты древнегреческих нотных образцов. Но уже никто не пытался их

исполнять и оценивать с художественной стороны. Слишком велико было разочарование всех, кто ожидал услышать опусы, которые

Эпилог можно было бы поставить в один ряд с поэзией Гомера или трагедиями Еврипида, Так что же: неужели действительно греки, продемонстрировавшие

3/13

свою гениальность во всех искусствах, оказались бездарными в сфере музыки? Чтобы попытаться понять, в чем элесь лело, стоит залуматься

нал теми вопросами, которые обычно ускользают от внимания. Уясним для себя: что имеется в нашем ра^оряжении, например,

под названием «Эпитафия Сейкила»? Это отрывок некогла звучавшего музыкального произведения, зафиксированный знаками древнегое-

Что реально и что нереально было передавать посредством древнегреческой нотации? Знаки нотации способны были указать точную высоту звуков и очень поиблизительно и неточно их продолжитель-

ческой буквенной нотапии

ность. Отсюда следует, что в нашем нотном памятнике отражено далеко не все, что звучало в действительности. Слишком ограничены были возможности античной йотации. Кроме того, не нужно забывать, что древние музыканты являлись одновременно и композиторами. и исполнителями. Во время же самого акта исполнения решающую роль играло импровизационное начало. Его многочисленные детали и подробности просто не фиксировались в нотном > тексте Таким

образом, издоженный на мраморе нотный документ - всего лишь приблизительная и не очень точная копия того, что звучало в леиствительности. Лалее Лля того, чтобы спеть или сыграть древний нотный образец, его нужно перевести на пятилинейную, понятную совре-

менным исполнителям, нотацию. Но необходимо учитывать, что всякое нотное письмо создается для определенного исторического этапа музыкального мышления и не способно отражать то, что не соот-

ветствует ему Так, все звуковое пространство, использующееся в музыкальном искусстве, мы дифференцируем на октавные сегменты и каждый из

них подразделяем, в свою очередь, на семь звуков. Именно тогда звуковое пространство становится для нас музыкально осмысленным В зависимости же от такой конструкции формируются и взаимосвязи между отдельными звуками. Но античные музыканты с той же целью делили все звуковое пространство на кварты, а их - на четыре

звука (тетрахорды) Только после такой реорганизации звуки могли служить материалом для музыкально-художественного творчества. В противном случае для античного музыкального мышления звуковое пространство представляло собой лишь звуковой хаос. Именно поэто-

му современная ногация приспособлена лишь для того, чтобы описывать весь музыкально-звуковой континуум посредством семи звуков в рамках октавы, а античная при помощи грех звуков в пределах кварты (четвертый верхний звук по своему значению в ладовом

Е В. Гердиман сообществе оказывался тождественным первому низкому, подобно

тому как современное музыкальное мышление воспринимает первый и восьмой звуки ладовой организации как идентичные). Одновременно с этим нужно помнить, что современная нотация не в состоянии обозначать интервалы меньшие, чем полутон, тогда как древнегреческая способна, ибо они долгое время использовались в античной

704

музыкальной практике Современная нотация может обозначать различные ритмические формулы, а древнегреческая - нет. Перечисленными отличиями разница двух нотных систем, конечно, не ограничивается Я упомянул лишь самые основные Значит, перевод той же «Эпитафии Сейкила» на современный нотоносец предполагает довольно рискованную процедуру древний нотный текст, очень неполно и приблизительно фиксирующий некогда звучавнее произведение, механически переносится в другую нотную

систему, не приспособленную для отражения тех закономерностей. которые характерны для античного произведения. После проведения такой операции результат оказывается еще более отлаленным от первоначального звучания произведения, чем это было при очень

Совершенно очевилно, что полученный в пятилинейной нотации опус нельзя рассматривать как создание античного автора и, естественно, по нему нельзя делать выводы об особенностях античной

примитивной древнегреческой ногации.

хотят принимать во внимание.

музыки Если же учесть, что «Эпитафия Сейкила» - не целое произвеление, а лишь небольшой начальный фрагмент, то вообще рушатся последние надежды на возможность услышать подлинник, представляющий собой музыкально-художественное целое Итак, как это ни обилно, но прихолится раз и навсегда распрощаться с желанием услышать в живом исполнении произведение античной музыки. Такая цель просто недостижима. Это стоит четко уяснить и никогда не строить никаких иллюзий

Здесь существует еще одна важная сторона, которую часто не

В свое время Страбон (І 2, 15) утверждал, что можно найти местность, где странствовал Одиссей, только в том случае, если будет найден кожевник, сшивший мешок для ветров (по мифологическим представлениям все ветры были заключены в больщой мешок). В контексте приведенных соображений это выражение переф-

разируется так можно услышать и понять художественное своеобразие античной музыки только в том случае, если будет найден древний музыкант, создавший и исполнивший ее. Другими словами, нам нужно «добраться» до подлинной

античной музыки, минуя все неудобства, связанные с ограниченностью информационных возможностей древнегреческой ногации, минуя все дефекты, возникающие при переводе нотного материала из одной нотационной системы в другую. Чтобы таким образом достичь ственно с кем-нибудь из древиегреческих музыкантов и услыпіать его сочинение в авторском исполнении Только в таком случає появится гарантня того, что зазвучит подлинное произведение античной музыки. Призвав на помощь всю нашу фантазию, давайте мысленно оживим, например, Олимпа, а можно и Терпандра или кого-нибудь другого, дадим ему в руки авлос, изи кифару и приго-

античной музыки, необходимо установить прямой контакт непосред-

305

внимали многие поколения древнегреческих слушателей, и о котором слагались легенды и стихи Окажемся ли и мы под таким волшебным воздействием магии художественного творчества Олимпа? Будем ли и мы с таким же

неузнаваемости Человечество стало мыслить совершению иными ладовыми, ритмическими, структурными и прочими категориями. Оно прошло громадный путь музыкального развития почти в тридцать столетий. Мы воспитаны на особых куложественных нормах, в корне отличных от тск, которые бытовали в античности Изменился сам

товимся слушать произведение, которому с восхищением и восторгом

упоением и экстазом, затаив дыхание, слушать великого музыканта Лоевней Гоевии?

ревней Греции? Смело можно ответить, нет! Ведь музыкальное мышление со времен Олимпа изменилось до

язык искусства. Поэтому интонации (в самом широком понимании). несшие древнему греку вполне определенную художественную информанию, уже ни о чем не говорят нам, так как мы оперируем иными интонационными формами Следовательно, содержание древних интонационных оборозов останется для нас загадкой или покажется бессмыслиней. Правда, читатель должен знать, что существовала и продолжает существовать иная точка зрения: познание живой музыки древнейших эпох возможно путем изучения так называемой музыки устной традиции, то есть того комплекса звучащих в народе интонационных форм, который якобы сохранил в себе следы музыки исторически предшествующих периодов. Такие взгляды были особенно популярны на рубсже XIX XX вв. в звездные часы «сравнительного музыкознания». Однако их приверженцы есть и в нашк дни. Они вслед за Б. В. Асафьевым, разделявшем в этом вопросе веру музыкальных этнологов, искренне верят в то, что «советские музыковеды, воору-

женные марксистским методом», могут в устной традиции, например народов Кавказа, услышать «формы музицирования, предцествующие западноевропейскому феодализму». Если хотя бы на миновение допустить подобную возможность, то сразу же нужно полностью отказаться от идеи развития музыкального мышления и быть убежденным сторонником его вечной и абсолютной неизменности Не берусь судить, насколько такие представления допускает «марк-систский метод», но совершенно ясно, что они не имеют никакого

306 отношения к науке об истории музыки. Не случайно, следуя им.

никто до сих пор не смог выявить ничего из «живой музыки» античности Итак, музыка чулом воскрешенного Олимпа булет для нас непонятной, ибо основана на чужом для нас музыкальном языке, «Эпитафия Сейкила» не существует для нас как художественное

произведение О каком искусстве может илти речь, когда нет

эмоционального сопереживания, когда отсутствует осознание образов и смысла произвеления Такой вывол с полным основанием можно распространить на всю античную музыку как художественный феномен она давно уже умепла и отощла в небытие вместе с эпохой ее породившей. Наш фантастический мысленный эксперимент помог понять, что

даже при благоприятных условиях, если античную музыку удалось бы воспринимать «из первых рук», она осталась бы для нас загалочным сфинксом В этом нет ничего удивительного. Ход истории неотвратим, и то, что одним эпохам кажется вечной художественной ценностью, в другие периоды становится анахронизмом, а в треты - вообще исче-

зает из музыкального обихода Разве представляли себе древние греки, слушая музыку божественного Олимпа, что когда-нибудь его произведения вообще будут забыты? Разве допускали афиняне современники Платона, что настанет период, когда люди не будут знать ни одного музыкального произведения Терпандра? Однако прошли столетия, и это произоцью. Пусть же нашим современникам не покажется кошунственной мысль о том, что творчество таких музыкальных гениев, как, например, Бетховена, Чайковского, Шо-

самого выдающегося музыкального шедевра. Его не смогут спасти от забвения ни миллионные тиражи изданий, ни многочисленные формы звукозаписи, которых не было у древних греков. Безостановочно развивающееся художественное мышление, создавшее этот шедевр, рано или поздно послужит главной причиной его забвения Но это произойдет уже в иной музыкальной цивилизации, отдаленной

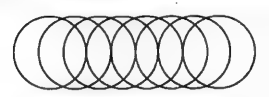
стаковича, спустя много столетий окажется таким же сфинксом и. в конечном счете, будет забыто. Такова неумолимая судьба любого,

от нашей на большое временное расстояние. Вопрос о художественных контактах между музыкальными цивилизациями не простой и еще почти не изучен. Однако совершенно ясно, что по мере увеличения исторического расстояния между ними

взаимопонимание затрудияется. Вель благодаря постоянной эволюции художественного мышления систематически вырабатываются новые формы средств музыкальной выразительности и на их основе создаются новые интонационные символы. Каждое последующее поколение в той или иной мере приобщается к ним. Старые же постепенно преображаются или вовсе выходят из употребления. В конце концов Эпилов 307

наступает такой период, когда емысл старых интонационных образований становится непонятным. Именно тогда оказываются невозможными художественные контакты между исторически отдаленными музыкальными цивилизациями

Схематически этот процесс можно представить в серии наложенных друг на друга окружностей:



Чем ближе друг к другу расположены окружности, тем больше их общая площадь и, конечно, тем теснее художественное взаимопонимание между музыкальными цивилизациями, представленными 
этими окружностими. Чем дальше они отстоят друг от друга, тем 
меньше их общая площаль и тем затруднительнее художественные 
контакты между ними. На приведенной схеме каждая первая и пятая 
окружности вообще не имекит никаких точек соприкосновения. Как 
раз они и символизируют невозможность художественного взаимодействия между музыкальными цивилизациями, отдаленными громадным историческим пространством, так как в каждой из них 
интонационная символика наполнена различными содержанием.

Наша музыкальная цивилизация и античная могут быть представлены двумя такими нестыкующимися, отдаленными друг от друга окружностями Именно поэтому восприятие любого музыкального произведения, созданного в ту эпоху, не может вызвать у нас алекватной художественной реакции. Но невозможность художественных контактов не исключает стремления к взаимопониманяю на другом уровне — на научном: чем глубже мы аналитически изучим особенности античной музыкальной культуры, тем лучше мы узнаем музыкальное прошлюе человечества.

# именной указатель

### RNTOROPNM.I

Агава, дочь Кадма и Гармонии, 38 Агамемнон, сын Атрея, предводитель ахейшев во время Троянской войны, — \$2 Агенор, царь Си дона, — \$6 Аглая, харита, — 21 Аглояя, сирена, — 28

Алловта, сярева, — 26 Адмет, царь города Фер, — 139 Адонис. возлюбленный Афродиты, 57, 64 65, 130

Анд, бог подземного царства теней, 13, 14, 51, 82, 83, 86, 139

Акрисий, царь Аргоса, — 19 Актерн внук Калия и Гармонии 38

Актеон, внук Кадма и Гармонин, 38, Алкестида, жена Адмета, 139

Алкиной, царь феаков. — 123, 138

Алкмена, мать Геракла, 90, 147 Алоэй, сын Посейлона,—71

Алози, сым Посеидона,—/1

Аммон, ливийско-египетское божество, — 71 Амфиомар, сын Посейдона, - 89

Амфион, кифарод, сын Зевса и Антиогы, — 42, 96—99

Андромаха, жена троянского героя Гектора, 142

Антиона, дочь речного бога Асона, мать Амфиона и Зета, 42, 96-97

Аойда, одна из старших муз. — 18, 21

Апис, египетское божество, 172

Аттис, см. Адонис

Аполлон, сын Зевса и Латоны, бог пророчества, музыкального искусства, поззин, прячевания, - 5 гр. 20, 23, 24, 29—37, 49, 53, 60, 67 72, 79, 81, 83, 85, 86, 88 90, 97, 99, 104—109, 116, 117, 122, 123, 138, 145, 147, 150—153, 155,

88 90, 97, 99, 104—109, 116, 117, 122, 123, 138, 145, 147, 150—153, 155, 156, 158, 161, 167 169, 173—175, 178, 207, 212, 214—215, 220, 221, 237, 258 Арта, гиперборейская девушка, стутняця Аподлона и Артемиды, 70

Аргиона, нимфа, мать Фамира. – 93 Арес, бог войны,-11, 38, 60, 117, 147, 236, 291

Аристей, пчеловод и лекарь.—81, 84 Аристон из Регия, кифарод, 152

Артемида, дочь Зевса и Латоны, сестра-близнец Алоллона, богиня охоты, 10, 27, 60, 63, 66, 71, 72, 96, 97, 123, 178

ос, 65, 66, 71, 72, 96, 97, 123, 176 Асклепий, бог врачевания, 160, 166, 175, 192

Асоп, речной бог, — 42, 96 Атаргатие, предположительное имя некой сирийской богини, 66 Атарит, титан, 31, 79 Афалей, мессенский пары. - 235 Афина, дочь Зевса, богиня-воительница и покровительница наук, искусств и ремесел, 11,44,45,60,103,104,117,158,236 Афродита, богиня любви и женской красоты,-38, 57, 130, 133, 137, 291

Ахелой, отец сирен. Ахилл, герой троянского эпоса, 19, 89, 128, 134, 138, 142

Аздона, дочь эфесского царя Пандарея, жена Зета, 42, 43 Аякс, герой троянского эпоса,

Барилдих, предположительно мифический создатель танца «бариллика». — 72

Бормос, персонаж легенды, содержавшейся в кните Нимфиса «О Геракле», 92, 93

Вакханки, спутницы Диониса. 39, 47, 48, 50, 73 Венера, см. Афродита

Ганимед, сын Троя, — 57

Гярмония, дочь Ареса и жена Кадма. 38 Гектор, сын Приама, герой троянского эпоса, - 142

Гекуба, мать Гектора, - 142, 193

Гелиос, бог солица. — 11, 51, 291

Гера, богиня, супруга Зевса, - 10, 15, 16, 38, 71, 90, 119, 146, 177, 214, 248

Геракл, герой, сын Зевса и Алкмены, 28 90, 92, 130, 139, 147, 150, 214, 262

Геракл, один из идейских дактилей, 147

Геркулес, см. Геракл

Гермес, бог, покровитель стад, торговли, ловкости и обмана. -- 11, 27, 31--34, 36--38, 52, 97, 99, 107, 147, 178, 291

Lethect, бог огыя и кузнечного дела, -10, 11, 33, 63, 89, 159, 160

Гея. богына земли.—9, 10 Гнакинт, любимен Аполлона, - 70

Гименей, божество брака, 136-138 Гипнос, божество сна. - 14

Гипподамия, дочь Эномая, царя Элиды - 147

Гордий, сын фригийского царя Мидаса. 112

Дамайот, пастух-певец у Феокрита («Идиллия» VI). -146 Даная, дочь даря Аргоса Акрисия, 19, 57

Лафна, нимфа, 71 Дафиис, пастух, поэт и музыкант, - 27, 146

Девкалион, сын титана Прометея, 122 Делал, строитель, — 53, 122

Деметра, ботиня земледелия и плодородия, 51, 63, 77, 79, 82

Демодок, эпический певец, выведенный в гомеровской «Одиссее». 123, 138

Дионис, сын Зевса и Семелы, бог вина и виноделия, умирающих и возрождающихся сил природы, театрального искусства, 37 39, 45 50, 60, 72 76, 86, 100,

153, 160, 161, 178-186, 190, 191, 228, 264 Дноскуры, сыновья Зевса, см Кастор, Полидевк

Лирка, жена Лика. - 96-97

Евангел из Тапента, персонаж рассказа Лукиана, 155-156

Евмел из Элей, кифарод, персонаж рассказа Лукиана. Евном из Локр, кифарод. 152

Европа, дочь Агенора, похищенная Зевсом. 57, 122 Евфросина, харита, — 21

370 Елена, дочь Зевса и Леды, — 142, 235. Зевс. сын Кроноса, главнейшее божество, почитавшееся во всей Эляапе. - 10. 12. 13, 15, 16, 18, 29, 31, 32, 38, 42, 51, 57, 60, 62-64, 71, 72, 82, 90, 96, 97, 107, 147, 150, 165, 167, 168, 172, 173, 178, 212, 235, 236, 248, 251, 254, 291 Зет, сын Зевса и Антиопы, - 42. 96-97 Иапет, титан. - 31 Иасия, олян из Идейских пактилей. — 147 Идас, один из Идейских дактилей, 147 Идейские дактили,- 12, 13, 15, 85, 147 Икар, сын Дедала, -53, 122 Икарий, афинянии, виноградарь. 75, 180 Ино, одна из дочерей Кадма и Гармонии. — 38 Исйла, египетская богиня. — 66 Итис, сын Ниобы. - 42, 43 Иувал, ветхозаветный родоначальник музыкантов («Бытие» 4. 21). 102 Ифигения, дочь Агамемнона, - 193 Ифит, сын Эврита. - 94 **Кадм.** сын Агенора. — 38, 96 Калике, депущка из легенды, содержавшейся в уграченном сочивении Аристоксена. **К**аллиона, муза — 18, 22, 23, 25 26, 79, 80, 89 Калхант, проридатель в стане ахепцев, 20, 146 Камены. -21, 22, 59, 145 Канака, дочь бога ветров Эола, - 262 Карманор, птец Хрисодема, первого победителя на Пифийских играх. — 151 Кармента, инмфа, -20 Кассандра, прорицательница, — 20 Кастор, один из Диоскуров, - 235 Кекропс, первый царь Аттики. - 100. 158 Келей, царь Элевсина, - 50, 51 Кербер, чудовище, -14, 82, 90 Кибела, Великая Мать богов, фригийская богиня плодородия, -55, 57, 63-66, 100, 117, 159 Кинкр, царь Пафоса, - 35 Кирена, нимфа, мать Аристел. - 81 Кирка, волшебница, - 28 Кяно, музв. - 18, 22-24, 26 Комат, пастух-певец. - 17 Корибанты, служители культа Кибелы, 64 Кринос, титан, сын Урании и Геи - 11, 12, 64, 82, 147, 165, 265, 291 Куреты, жрецы Реи. - 11-13, 15, 64 Ладон, речной бог, - 51 Латона, мать Аполлона и Артемиды, 71, 116, 123 Лены, спутники и служители Диониса,-47, 48 Лето, см. Латона Лик, правитель Кадмен, -96-97

Ликург, царь эдонов, — 47, 180 Лин, музыкант. — 20, 88—94, 97, 112 Литиерс, персонаж фритийской легенды, - 92, 93 Майя, мать Атланта и Гермеса, - 31 32 Манерос сын первого егилетского царя. — 92, 93 Манто, прорявательнина, лочь Тересия, Марс, сын Юлитера и Юноны, бог вояны. - 61, 132, 291 Марсий, фригийский авлет 103-110, 112-115, 145, 235, 301 Мегалент, сын Менедая. - 128 Медуза Горгона, чудовище, -117, 215 Меланей, отец царя Эхалии Эврита, - 94 Мелета, одна из старших муз, 18, 21, 26 Мельпомена, муза, - 18, 22, 23, 28 Меналы, спутницы Диониса, - 39, 50, 73 Меналк, персонаж дегенды, переданной Клеархом, пастух певец у Феокрита («Идиллия» VIII).-133, 146 Меркурий, см Гермес Метанейра, жена царя Элевсина Келея, - 50, 51 Мидас, царь Фригии, - 92, 106 107, 112, 180 Мималлоны слутники Диониса, 47 Миний, царь Орхомены, — 47, 180 Мариандии, учитель авлета Гиагииса - 101 Мнема, одна из старших муз, - 18, 21 Мнемосина, мать муз. - 21 Миртил, возница царя Элиды Эномая, 147 Молс, прорицатель, 146 Музы, -16—27, 29—31, 49, 79—81, 88, 89, 95, 105—107, 138, 145, 146, 155, 161, 166, 167, 236, 251, 258, 266 Мусей, поэт-музыкант и певец, - 20, 88, 122, 151 Нарцисс, сын речного бога Кефиса и иммфы Лиржопы, отвергший дюбовь Эхо, 16 Наяды, см Нимфы Нерей, морское божество, - 10 Нимфы. — 15. 47 Ниоба, жена Амфиона, - 42, 99, 262, 298 Одиссей сын Лаярта, знаменитый терой древнегреческого эпоса, -28, 53, 134, 138 Океан, титан, - 28 Олен из Ликии, поэт я музыкант, служитель культа Аполлона, Опис, гиперборейская девушка, спутница Аполлона и Артемиды - 70 Отест сын Агамемиона, Орфей, кифарод, 20, 78 88, 94, 112, 128, 151, 155, 206, 211, 220, 232, 261, 301 Осирис, египетский бог загробного изгра, 66 Пан, силен, - 50-54, 100, 145 Пандарей, царь Эфесса. — 42 Пандион, один из властителей Афин 159 Панф, древнейший создатель гимнов для афинян, 91 Пейсиноя, сирена, — 28 Пелопо, брат Ниобы, предводитель лидийнев, пришедших на Пелопоннес, — 99, 275 Пенелода, жена Одиссея, Пентей, цапь Фив. 38, 47

Пеоней, один из Идейских дактилей, 147 Персей, герой, сын Зевса, 19, 117, 215 Персефона, дочь Деметры и супруга Анда, -51, 77, 82, 83 Пифия, жрица Аполлона, - 19, 56 Пифон, чудовище, -10, 71, 116, 117, 151, 214-216, 298 Политиминя, муза, — 18, 22-24 Полидевк, один из Диоскуров, - 235 Посейдон, бог-повелитель морей, - 10, 13, 89, 150, 158 Приам, отен Кассандры, — 20 11рометей, титан, — 122 Рея, богиня, мать Зевса.— 11, 12, 64 Сатиры, спутники Лиониса. - 47-50, 73, 183-186 Сатури, см. Кронос Семела, дочь Кадма, мать Диониса, 38, 122, 228 Сивилла Кумекая, римская пророчица, - 11 Силены, спутники Лиониса, - 47-49, 73, 104, 183 Симплегады, «сдвигающиеся скалы», 84 Синид, разбойник, убитый Тессем. - 150 Сирены, певины 28, 29, 53, 84, 146 Сиринга, нимфа, — 50—53 Стафия, сын Диониса, - 75 Стратоника, мать царя Эхалии Эврига, Талия, муза, - 18, 21-27 Таммуз, персонаж легенды, рассказанной Светоннем, - 54 Танат, бог смерти, - 14, 139 Тантал, отец Ниобы, - 99 Тартар, место в Анде. - 9.11 Телксиепия, сирена. - 28 Телдура, римская богиня земли. 62 Тересии, прорицатель, — 20 Герпсихора, муза, 18, 22-24, 26, 28 Тесей, герой, сын Эгея, - 150 159, 235 Тиасоты, спутники Диониса, - 47 Титиры, спутники Диониса. 47, 48 Тореб, музыкант, сын Аттиса, брат царя лидийцев Лида, 298 Тритоны, морские божества, - 13 Уран, бог, супруг Ген, — 9, 11, 18 Урания, муза, - 18, 22, 23, 25, 26, 89 Фамир, эпический певец из Фракии, 93-96, 146, 151, 232 Фартон, воздушный возница, управляющий конями Гелиоса, — 11 Феб, см. Аполлон Фемида, дочь Урана, -214 Фемий, азд из Итаки Феспасион, эфиовский мудрец, 150 Феспид из Фив, кифарод, персонаж легенды, рассказанной Лукианом, - 155 Филаммон из Дельф, поэт музыкант, служитель культа Аполлона в Дельфах. 72, 93, 151, 207, 208 Хаос, олицетворение первичного бесформенного состояния мира, 9, 11

Харон, лодочник подземного царства, Хрисофем с Крита, первый победитель на Пифийских играх, 151 Хромин, певец ливиец, персонаж «Идилии» (1) Феокрита, Цикалы, певчке насекомые, Циклоп, один из племени ветиканов с глазом во лбу, 54 Эаго, речной бог. - 79, 89 133. Эватл, персонаж дегенды, изложенной в утраченном сочинении Аристоксена, Эвмолп, поэт музыкант. - 88 Эврилика, нимфа, жена Орфея, 81 84 Эвринома, оксанида, - 167 Эврит, царь Эхалия, - 94 Эвтерпа, муза.— 18, 22, 23 Эгей, один из властителей Афин, 159 Эдип, сын Лаия, герой фиванского эпоса, - 19, 262 Элевтер, кифарод, победитель на Пифийских состязаниях, - 151 Эмомай, царь Элиды, -- 147 Эол. бог ветров. - 262 Эпимел, один из Идеяских дактилея - 147 Эпопевс, царь Сикиона, - 96 Эрато, муза, - 18, 22-24 Эрехтей, один из властителей Афии. 159 Эригона, дочь Икария. - 75 Эрисфания, сочичительница песеи, 133, Эрихгоний, сын Гефеста, правитель Афии, 159 Эрот, бог любан, -93, 166 Эфа. жена Эгея. — 159 Эхо, нямфа.— 15. 16, 50, 51 Юпитер, см. Зевс Ямба, служанка Метанейры, 50. 51 П. АНТИЧНОСТЬ И СРЕДНЕВЕКОВЬЕ (Даты указываются только в том случае, если они отсутствлют в тексте книги) Августин, Аврелий, выдающийся кристианский философ и просветитель (354-430 rr ).-65 Аврелий Сальвиан, римский трубач. 246 Авсоний, Децим Магн, римский поэт, 16, 22-24 Авл Геллий, римский писатель, - 129, 141, 236 Агасикл, галикарнассец, победитель на состязаниях а честь Аполлона Триопийскоro.-175 Агатемер из Афин автор новой тратедии, - 166 Агафон из Афин, автор трагедий и композитор (рубеж V IV вв до и з ), 196 Агелай из Теген, кифарист VI в. до н э., 153

Адраст, сын царя Сикиона Талая (VI в. до н. э.), — 182—183 Адриан (Цезарь Траян Адриан Август), римский император. — 254

Хариты, дочери Зевса,-21, 22, 167

| Аксионик, комический поэт, — 192                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Александр из Афин, автор комедий, 167                                             |
| Александр из Этолия, иеромнемон, - 170                                            |
| Александр из Этолии, автор песен, -268, 273                                       |
| Александр Македонский, великий полководец античности (356—323 гг до н э) —        |
| 87, 98, 100, 114, 171 - 173, 239, 251                                             |
| Александр Полигистор, историк, -88, 102, 115, 116, 211                            |
| Алиатт, лидийский царь, — 236                                                     |
| Алипий, позднеантичный теоретик музыки, — 284                                     |
| Алкей, греческий лирический поэт VII в. до н. э., — 121, 140, 230                 |
| Алкман, представитель коровой лирики VII в до и э. — 218                          |
| Амясис, египетский царь (569—526 гг. до и э.), 249                                |
| Амеб, афинский кифарод III в., 163                                                |
| Америй Македонский, историх и грамматик, 48<br>Амикл из Гистиен, актер. — 171     |
| Аминий из Фив, поэт, автор сатиры, — 167                                          |
| Аммиан Марцелин, римский историк, — 240, 243, 245, 246, 270                       |
| Ампиа Бальб. Тит, друг М Т Цицерона, 241                                          |
| Анакреонт из Теоса, греческий медический поэт (VI в. до н. э.), 121, 141, 185,    |
| 248. 249                                                                          |
| Анаксия, греческий комический поэт, 233                                           |
| Анаксимандр из Милета, греческий философ, 233                                     |
| Анахарсис, скиф царского рода (VI в. до н. э.), -65-66, 266                       |
| Андрокл из Афин, греческий кифарол, — 170                                         |
| Антиген из Колхиды, мальчик-коревт, - 170                                         |
| Антипатр из Элевтер, органист, - 158                                              |
| Антисфен, афинский философ, основатель кинической школы (рубеж V-IV вв. до        |
| н.э.),-267                                                                        |
| Антифон из Афин, автор новой комелям и просодия, - 166, 167                       |
| Антоний, см. Марк Антоний                                                         |
| Аполлодор, александрийский писатель II в. до н. э., которому приписывается ав-    |
| торство «Мифологической библиотеки», - 28, 31, 36, 79, 89, 90, 94, 95, 99,        |
| 150, 214                                                                          |
| Аполлодор из Беотки, коревт, 170                                                  |
| Аполлодор с Крита, авлет, — 167                                                   |
| Аполлоний из Аспенда, автор трагедий, - 166                                       |
| Аполлоний Родосский, грамматик в эпический поэт III в. до н. э., 28, 63, 79       |
| Апулей, римский писатель II в., 50, 59, 66, 100—102, 104, 113, 124, 432, 141, 271 |
| Ардал на Трезена, музыкант, служитель къльта муз. 63                              |
| Арион из Метимны, греческий поэт второй половины VII в. до н. э., — 183—185       |
| Аристагор, архонт, — 170                                                          |
| Аристей, писатель, — 163                                                          |
| Аристид Квинтизиан, музыкальный георетик (первые столетия н 3), — 272, 286        |
| Аристипи из Милета, дипаскал, — 170                                               |
| Аристотитон, убайца афинского тирана Гиппарка (514 г. до н. э.), —140             |
| Аристон из Беотии, хоревт, — 171                                                  |
| represent the accounting Mappening — 171                                          |

TEODETHE (IV B. 50 H. 3.). 111 116-118, 126 133, 208, 267, 283, 298 Аристомах из Этолии, неромнемон. 171 Аристоной, кифаров. - 177 Аристотель, знаменитый греческий философ (384-322 гг. до н. в.), -37, %, 110, 111, 123, 128, 181, 182, 191, 196, 233, 271, 288, 292, 297 Авистофан, знаменитый греческий комеднограф (446-387 гг до н. з.), - 110, 127, 131 139-141, 143, 191, 213, 217, 229, 265, 267, 273, 275, 276 Аристофан Византийский, греческий ученый (рубеж III-II вв. до н. э.) -91, 144 Арнобий, христианский писатель (умер ок 330 г.), -57, 58, 62 Арриан, Флавий, историк (II в ),-238 Артемон из Афин, автор новой трагелян. 166 Архелай, трагический актер. — 192 Архиал из Лельф, неромнемом. — 170 Архилох, представитель госческой выбыческой поэтии 74 144, 194, 220 248 Аттал из Афии, актер. - 167 Афиней из Навкратилы, грамматик и софист рубежа II-III вв .-44, 48, 49, 63, 64, 69, 71, 74, 75, 79, 91, 92, 103, 124, 129, 130, 132, 133, 140, 141, 144, 61, 163, 164, 172, 175, 192, 222, 233, 234, 238, 251, 264, 265, 267, 274-275, 287-289 Батал, поэт-музыкант. — 267 Бозций, Анкций Манлий Северин, римский философ, писатель и государственный деятель. - 187-188, 278, 286, 290, 291, 295 Британцик, сын римского императора Кландия. 134, 255 Брут (Марк Юний Брут), римский политический деятель, организатор убийства Юлия Цетаря (85-42 гг. до н. э.). - 134 Вабил из Дельф неромнемон, - 171 Вакхилил с Керса, автор элиникиев, пезнов, дифирамбов, гипорхем и т. д. (первая половина У в. во н. э.). -121, 150 Валерий, римский актер (1 в. до н з.) 202 Валерия, вторая жена рымского диктатора Суллы. - 264 Вар (Публий Аттий Вар), римский политический деятель, сторонник Помпея в гражданской войне. - 245 Вергилий (Публий Вергилий Марон), знаменитый римский поэт, - 20, 22, 89, 101, Веспасиан Цезарь Август, римский император, 259 Винлекс, претор Галлии при Невоне. - 259 Витедлий (Авл Вителлий Цезарь), римский император (69-70 гг.),-262 Витрувий. Марк Подлион, пимский архитектор и автор трактата «Об архитектуре» грубеж старой и новой эры), -187-190 Гагкон, архонт. — 157 Гай, римский правовед времен императоров Антокия Пия (138-161 гг.) и Марка Аврелия (161-180 гг.), - 248

Гальба, претор Испании во воемя Невона, впоследствии римский император Сервий

Сульпидий Гальба Цезарь Август (68-69 гг.), 262

Гай Лициний Столон, римский консул. — 197 Гай Сульпиций Петик, римский комсул. — 197

Аристоксен из Тарента, ученик Аристотеля, писатель и выдающийся музыкальный

Ганнибал, главнокомандующий каофагенскими войсками во воемя 11 Пунической войны (ок. 248-183 гг. до н. э.).-244 Гармодий, убийца афинского тирана Гипларха (514 г. до н. э.). 140 Гасдрубал, карфагенский военачальник времен 11 Пунической войны. 242 Гелиогабая (Цемов Марк Авредий Антонии Август), римский император 254 Гераклид Лембосский, греческий писатель. - 207 Гераклид Понтийский, греческий писатель IV в. до н э., 70, 208, 274 275, 287 288 Гераклиолор из Беотии, мальчик-хоревт. - 170 Гераклит из Аргоса, дидаскал, 170 Гепаклит из Халкиды, андаскал. Гераклит из Элиды, актер. - 170 Гераклит Эфесский, греческий философ рубежа VI-V вв. до н. э. - 81, 233 Германик, Юлий Цезарь, главнокомандующий римскими легионами, стоявщими на берегах<sup>®</sup> Рейна (отравлен в 19 г.). 133 Гермионд из Беотии, мальчик авлет 171 Геродор из Гераклен, мифограф. 88, 112 Геродот, выдающийся треческий историк (480-425 гг. до и в ), 20 65, 66, 70, 75, 76, 78, 88, 91, 92, 136-137, 175, 182-184, 192, 236, 238, 249 Гесиод, знаменитый греческий эпический поэт рубежа VIII VII вв. до н. э., 18. 78, 91, 146, 151 Голгорий алык англия кий граниатык и поксикограф (V п. 17. № 43 м). 91. 130, 143, 159 Гефестион, соратник Александра Македонского, 172 1 нагинс финтийский авлет арханчного периода. — 99-103. 114, 115 Гибрист на Этолии, веромнемом 171 Гиеракс, авлет и композитор VII в. до в. э. -119, 149, 153 Гиерон из Сиракуз, атдет, - 26 Гиерон, тиран Сиракуз, - 250 Гиероним с Родоса, философ и историк, ~ 124 Гиппарх, афинский тиран (убит в 514 г. до н. э.) — 140 Гиподик, халкидянии, учитель хора (рубеж VII VI вв. до н в), 160 Гиппоканд, афинянии, один из претендентов на руку дочери сикионского тирана Клисфена (первая половина VI в. до н э.), 136-137 Гиппократ с Родоса, актер,- 167 Главк из Регия, греческий грамматик и писатель рубежа V - IV вв. до н э., - 220 Гней Невий, римский драматург, Tomep 8, 28, 29, 34-36, 78, 89, 91, 94, 95, 123, 128, 138, 141, 146, 151, 159, 182, 211, 301, 303 Гораций (Квинт Гораций Флакк), знаменитый римский поэт (65-8 гг до н э), -79, 80, 121, 141 Гордиан III (Цезарь Марк Антоний Гордиан Август) римский император, - 173 Госий из Пергама, авлет, - 166 Грациан (Цезарь Флавий Грациан Август), римский император, Дамон Афинский, тосударственный деятель и философ, 230 Дамои из Мегары, актер. — 170 Дамонейк из Теслии, автор поэмы. - 166 Демарат, царь Сларты, бежавший к персам (первая половина V в. до н. э.), 76

Леметрий из Калхилы, кифапол. Леметрий Подкоркет, подководен и напъ Македонии (умер в 283 г. до н. з.). 251 Лемосфен, афинский оратор и тосударственный деятель. — 226

Дикей, афинянин (первая половина V в. до н. э.). 76

Леметрий Византийский писатель - 161

Лидим Александенйский, ученый, 63

Лиоген Лаэртский, историк философии рубежа II III вв. 33, 88, 187, 266 Диоген из Беотии, дидаскал, - 171 Диодмет, архонт, - 100

Диодор Сизилийский, историк I в. до н з. 19, 27, 36, 85, 88, 89 238, 251 Лиока из Афин. вилаская. - 171 Лиоклетиан (Целов Тай Аврелий Валерий Лиоклетиан Август), римский импера-

Динон из Эгины, авлет. - 170

9 1, -146

TOD. - 176 Дион, советник, — 158

Дион из Ахеи, явлет. - 170

Дион Кассий, историк, — 258, 262 Лион Хризостом, оратор (40—115 гг.), -143

Дионисий Галикариасский, ритор и писатель 1 в. до и в., - 230 Лиониски из Гераклен, авлет. — 170 Дициненя из Гераклен, гиматномист, 171 Лионисий Старший, тиран Сицитии (первая подовина V в. до и з.), - 163, 250

Дионисий Ямб, греческий ученый III в. до н. э., 298 Диогозсиодор из Метары, хоревт, Диопсант с Хиоса, авлет. - 170 Домициан Цезарь Август, римский император, - 173, 174, 254 Доротей из Тарента, актер. - 167

**Дромар**, хоревт. - 171 Друз Старший (Нерон Клавлий Друз), римский полководец (конец ( в. до н. э.), --Евгений (Цезарь Флавий Евгений Август), римский император. 158 Евктей, неромнемои. — 170 Еврипил, выдающийся греческий драматург (485-406 гг до н. э.), -28, 30, 40,

43, 94, 98, 117, (27, 141, 191, 193, 225, 229, 301, 303 Евстифий Солунский, средневековый комментатор поэм Гомера. - 36, 66, 91, 94, Епитим из Амбракия, дидаскал,

Зоил из Пафа, глащатай, - 167

Инеус Христос, - 57

Исагор, архонт, - 160

Зенксид из Гераклен, древнегреческий художник, 108 Зосим из Фив, трубач, Ивик из Регия, греческий дирический поэт и музыкант VI в. до н. з.—121, 249

Исмений, греческий авлет и композитор IV в. до и. э., - 267

Иосиф Флавий, историк (37 100 гг.),-241, 244

Исменодор из Беотин, мальчик хоревт,

Диоген из Синопы, родомачальник кинической философской школы (IV в. до н

318 Кавирих из Фив, актер. - 167 Калигула (Гай Пезарь Август Германик), римский император 253—254 Каллий из Пелы, кифарист. - 170 Каллимах из Кирены, александрийский поэт. 29, 63, 146 **Каллистрат, писатель, - 48, 50, 80** Каллистват на Фив. актео. - 167 Кассий. Парменсис, римский политический деятель, один из убий: Юлия Цезаря (казнен в 31 г. ло и. э.). - 134 Кассиодор (Флавий Маги Аврелий Кассиодор), римский государственный деятель, хоистианский ученый экциклопелист (ок. 490-593 гг.). 290 Катон Старший, Марк Порций, римский государственный деятель, историк пратор, 140 Катулл, Гай Валерий, римский поэт (87 55 гг. до и в ), 121, 141 Квинт Курций Руф, римский писатель (1 в ). -114, 172 Квинт Энкий, римский драмагург — 135, 202 Кепсиодор из Беотия, дидаскал, - 171 Кинесий из Афин, композитор и автор дифирамбов. - 225-226 Клавдий, Тиберий, римский император, - 173, 255 Клеандр, архонт, - 158 Клеарх, греческий философ и эссенст, 133 Клеоксен из Калхилы, пидаскал. 171 Клеопатра VII, египетская царина, 252 Климент Александрийский, выдающийся христианский писатель (ок. 150-215 гг.), Клисфен, тиран Сикипна. 136, 182, 185 Клитий из Навкратилы, авлет, - 170 Клиторий из Аркалии, рапсол. - 170 Клон из Тегеи, греческий авлет и композитор (VII в. до и э.) Кони, афинский кифарист, - 265 Коринна, греческая поэтесса рубежа VI V во до в в. 124, 146 Краренд из Этолин, иеромнемон. - 171 Кратет, греческий ввлет и композитор (VII в до н. в.), -119, 215 Кротон из Элевгер, брат органиста Антипатра, 158 Ксантипп из Беотии, авлет, - 171 Коен из Этолии, агонотет, - 171 Ксенодам из Киферы, греческий музыкалт VII в. до в. в. - 220 Ксенокрит из Локр, греческий музыкант VII в. до н. э., — 220 Ксенон, советник, - 157 Ксенофонт Афинский, треческий историк, 156, 237 239 Ксеркс, персидский царь (486-465 гг. до н. э.), 76, 77, 163 Ламия авлетистка и куртизанка (конец IV в. до м э ). - 251 Лампрокл из Афин, поэт и музыкант, 192 Лас из Гермионы, древнегреческий историк и теоретик музыки, а также композитор, 160 Либаний, ритор, - 122, 123 Ливии Андроник, драматург и актер, основоположник римского профессионального театра, 196, 199-201, 229 Ливии, Тит римский историк, 113. 135, 136. 198, 201, 242, 244, 245, 246

Лик из Афин, дидаскал и хоревт. - 170 Лик из Этолии, неромнемон. - 170 Ликид из Закинфа, актер, - 170 Ликург, оратор, - 163 Ликург, спартанский законолатель. 218-220, 227 Лисимброт из Этолян, иеромнемон, - 171 Лисиен, великий греческий скульптор IV в. до н. з. -48 Лисандр из Сикиона, греческий кифарист VI в до-и э 164 Лисий, греческий поэт и музыкант неизвестного времени. 768 Лисипт из Апкалии, лиласкал. - 162 Лициний, Марк Кальв, римский поэт (82 47 гг до н. э.), 141 Лукан (Маок Анней Лукан), римский поэт, 240-Лукиан из Самосаты, греческий писатель. - 15. 24, 33, 80, 85, 86, 96, 122, 128, 129, 155, 156, 192, 256, 263, 265 266, 271, 289 Лукреций (Тит Лукреций Кар), римский поэт-философ, - 178 Луций Амбивий Турпион, римский актер, - 203 Луций Атилий Пренестинец, римский актер, 203 Луций Корнелий Мерул, курульный эвил, - 203 Луций Муммий, римский военачальник, Луций Постумий Альбион, курульный элил. — 203 Мантей из Лельф, иеромнемон. 170 Марк Антомий, римский политический деятель рубежа старой и новой эры, 173. 252, 269 Марк Марцелл Клавдий, консул. - 174 Марк Терендий Варрон, римский ученый-энциклопедист, - 21, 22, 176 Маркилор, раб-композитор, — 201 Мелами из Кефалонии, греческий кифарод, ~214 Меланиппид, автор дифирамбов и композитор, 44, 160, 225 226 Менекрат из Мегары, диласкал, - 171 Менис из Антиохки, трубач, - 167 Менон, коревт. — 170 Метелл, верховный жрем в Риме (начало 1 в. до н. э.). 133 Метролор, архонт, - 166 Мимней из Этолии, иеромнемон, - 170 Мимнерм, греческий элегический поэт, 18 Мирон из Элевтер, прославленный греческий скульптор первой половины V в. до н. з., -48 Миртис, греческая поэтесса и музыкантаца (конец VI в до н э.), Митридат VI Евпатор, иберийский (грузинский) царь (рубеж 1 в до и з 1 в. н. э. ). -136 Мнасифей из Опунта, рапсод. - 123 Мнасон из Дельф, иеромнемон, 171 Моск из Сикиона, хоревт. - [7] Нерон Клавдий Цезарь Август Германик, римский император, 134, 173, 243, 255-263, 269 Никид из Кассандреи, актер. — 170 Никни с Хиоса, непомнемон, 171 Никий, рапсол. — 171

| 320                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1/2                                                                                                   |
| Никокл из Амбракин, авлет, — 162                                                                      |
| Никомах из Беотии, авлет, — 170                                                                       |
| Никомах из Герасы, неогифагореец, математик и теоретик музыки, — 86—87, 97, 290, 291                  |
| Никомед IV, дарь Вифинии (начало 1 в. до н. э.), 136                                                  |
| Никон из Афин, мальчик-хоревт, - 170                                                                  |
| Никон из Сол, гиматиомист, — 171                                                                      |
| Никон из Трония, кифарод, — 170                                                                       |
| Никопль из Беотин, авлет, — 170                                                                       |
| Никострат, советник, — 157                                                                            |
| Нимфис, греческий историк, — 92                                                                       |
| Нума Помпилий, второй царь Рима, — 61                                                                 |
| Нумений из Афин, рапсод, — 167                                                                        |
| Овидий (Публий Овидий Назон), выдающийся римский поэт (43 г. до н. э. 17 г.                           |
| н а ),-13, 15, 16, 27, 47, 51, 53, 54, 72, 122                                                        |
| Октавиан Август, римский император, 173, 253                                                          |
| Октавия, дочь императора Клавдия первая жена Нерона, — 255, 269                                       |
| Олима, выдающийся фригийский авлет и композитор, 103, 109—119, 149, 153, 207, 215, 261, 298, 305, 306 |
| Описинн из Беотии, дидаскал, - 170                                                                    |
| Опомакрит, афинянии, прорицатель (первая половина V в. до и э ), 20                                   |
| Орет, сатрап Сард (казнен в 522 г до н э) - 249                                                       |
| Павсаний из Магнесин (в Малой Азии), ученый II в., — 12, 18, 30, 33, 36, 37, 40,                      |
| 44, 49, 61, 63, 70, 74, 75, 87—89, 91, 93, 95—97, 99, 112, 123, 124, 129, 147,                        |
| 148, 151, 159, 167, 184, 214, 215, 221, 235                                                           |
| Пакувий, Публий из Брундизии, автор трагедий, — 134<br>Пантакл из Сикиона, авлет, — 170               |
| Периандр, тиран Коринфа (рубеж VII-VI вв. до н. э.), — 183—185                                        |
| Перикл, афинянин, современник Архилоха, 144                                                           |
| Перикл, афинский государственный деятель, — 159, 163                                                  |
| Петроний Арбитр, римский писатель (умер в 66 г.), -265, 268, 269                                      |
| Пиерион, автор сатирической весни, современник Александра Македонского. — 2.39                        |
| Пиндар, выдающийся древнегреческий поэт (рубеж VI—V вв до и з), — 17, 18,                             |
| 24—26, 35, 88, 121, 122, 126, 127, 150, 151, 217, 219, 250, 285, 287, 298, 301                        |
| Пиррайт из Этолия, неромнемон, — 171                                                                  |
| Писикл из Этолин, перомнемон, — 171                                                                   |
| Писистрат, тиран Афин (первая половнив VI в. до и. э.), - 140, 159, 160, 185                          |
| Питерм из Теоса, поэт и музыкант, автор сколий (VI в. до и э.), 275                                   |
| Питтак, правитель Митилены на острове Лесбосе (рубеж VII—VI вв. до н. э.), — 132                      |
| Пифагор с Самоса, философ, основатель научной школы в Кротоне (VI в. до                               |
| н э.),-124, 148, 221                                                                                  |
| Пифорат, врхонт, — 162                                                                                |
| Плавт (Тит Маккий Плавт), выдающийся римский комедиограф (254—187 гг. до                              |
| н. э.),-57, 203, 264—266, 269                                                                         |
| Платон, великий древнегреческий философ (427-347 гг. до н. э.), - 17, 27, 33, 56,                     |
| 65. 109- 111, 123, 128, 146, 161, 177, 224, 227, 230-233, 276, 280, 289, 292                          |
| Плиний Цецилий Секунд Уладший, римский политический деятель (62-113 гг.), -                           |
| 121, 141, 202, 241                                                                                    |

248, 250-252, 267, 269, 285 Полемай из Этолии, неромнемон, 170 Полемарх из Этолии, непомнемон. — 170

13, 30, 41, 52, 89, 94, 108, 216, 260

Полибий, греческий историк (201-120 гг. до н. э.). - 245. Поликлет из Аргоса, греческий скульптор и теоретик изобразительного искусства (ок. 480-410 гг. во н. з.)

Плиний (Гай Плиний Секунд) Старший римский естествонспытатель (23-79 гг.).

Плутарх Херонейский, выдающийся античный историк и писатель (46-120 гг.). -30, 41, 44, 52, 60, 63, 69, 70, 75, 87, 103, 124, 132, 133, 141, 143, 150, 159, 163, 177, 180, 183, 192, 217-219, 224, 225, 227, 230, 235, 236, 237, 239, 244,

Поликоат из Кирены, пиласкал. — 171 Поликрат, тиран Самоса, — 249

Полимнест из Апкалия, рапсол. - 170

Полимнест из Калофона, автор авлодических номов. - 213, 267

Полит, советник. — 158

Полифрон из Этолин, неромнемон. - 170 Подпукс, Поднаевк Юлий, спимматик и лексикитаф II в. - 12, 40-42, 44, 45, 53.

54, 60, 63, 64, 75, 89, 116, 119, 130, 143, 144, 163, 212, 214, 234, 238

Помпеи (Гней Помпеи Маян), римский политический деятель, полководец ("06—48 гг. до н в ). -200, 245

Помпеи из Теспии, глашатай. - 166

Помпилий Антоний Максим, автор энКомиев. 166, 167

Помпоний Аттик, Тит, корреспондент М Т Цицерона. - 268

Порфирий, философ-неоглатоник, - 221 Пракситель, знаменятый греческий скульптор IV в. до н. э., -48 Праних, см. Пиерион

Пратин из Флиунта, греческий поэт. -110, 118, 164, 220, 274 Продик из Фокеи, философ. - 95 Прокл., философ-неоплатоник, математик (400/412-485 гг.), -60, 69, 139, 143, 175,

180, 181 Проном из Фив, знаменитый греческий авлет (V в до и з.), - 129 Проном из Фив, авлет (III в до и з ). - 162

Проперций, Секст Аврелий, римский элегический поэт (ок. 49-15 гг. до. и. э.). Псевдо Аристотель, под этим именем в научной титературе принято понимать авторов

Псевдо-Лукнан, автор рассказа «О сирийской болине», который дошел до нас под именем Лукиана из Самосаты. - 63, 64, 66 Псевдо-Плугарх, автор сочинения «О музыке», пригисывающегося Плутарху Херонейскому, -70-71, 88, 89, 91, 94, 99, 102, 103, 110, 111, 115-119, 127, 144,

148, 149, 159, 161, 192, 194, 195, 207, 208, 210-212, 215, 219, 220, 226, 236, 279.298 Птолемей II, правитель Египта, 216

Птолемей XII, по прозвищу «Авлет», царь Египта, - 252-253, 256

Проблем», созданных в школе Аристотеля, — 154, 1123—1241, 193, 208—209.

Птолемей, Клавдий, знаменитый александрийский ученый (85/108-163/168 гг.), --

Публия Кориелия Сципнон Старыций, главнокомандующий римскими войсками во времи II Пунической войны, — 244 Родинп из Аргоса, ввижа, — 167 Росций (Кавит Росций Галл), римский актер, — 203 Росций Отон (Пуния Росций Отон), римский народный трибун 67 г до н э., —200 Сакад из Аргоса, выдающийся греческий авлет. — 153, 213, 216

322

Салыстий (18 Сальностий (18 Сальнос

Сетир из Аргоса, дилаская, — 170 Светоний (Еай Сетоний Гаранывили), римский историограф, 28 54, 134, 136, 173, 174, 202, 243, 252 254, 257, 259 263 Север Александр (Цезарь Марк Аврелий Север Александр Август), римский император, — 254

рагор, — 254 Сейкил, ими, зафиксированное на надгробной плите из Традл (Малая Азия), на которой изложены поэтический текст эпитафии и сопровождающие его нотные знаки, — 302—304, 306 Секст Эмпирик, физософ (II в.) — 227—278, 293

Секет Эмпирик, философ (II в.). — 227—278, 293 Сем из Делоса, автор книги «История Делоса», 63, 163 Сенека (Луций Анией Сенека), римский философ и писатель (4—65 гг.). — 202, 241, 255

Сенека (лудин Амися Сенека), римския философ и писатель (4—65 гг), — 202, 241, 255
Сентиний Клар, префект преторианцев при римском императоре Адриане (117—138 гг.), -141

гг.],-141
Сервий, грамманик IV в., -22, 27, 80, 88
Сервий Туалий, римский царь, - 246
Смм из Магносии, греческий поэт и музыкант неизвестного времени, 267

Смы из Магискии, греческий поэт и музыкант инчэвестного времени, 267
Симонад из Кооса, греческий поэт, представитель классической лирики, —121, .85, 250, 287
Солон, афинский законодатель, — 143

Сосистрат, равков, — 123 Сосифей на Александрии автор трагедий. 27 Сотад из Александрии, автор песен, — 268 Сотил из Этолин, дидаскал, — 170

Сотион из этолии, дидаскал, — 170 Сотион из Этолик, неромпемон, — 171 Софокл выдающийся греческий драматург (496—405 гг до и э ),—91, 192 Софокл из Афин, автор трагедий (послеклассический период), —167

Софока из Афин, вятор трагедий (послекляссический период), —167 Специонт, лаконский поэт и музыкант 218 Стеций (Публый Папиний Стаций), римский поэт (40—96 гг.), 121 Стецикор, поэт и кифарод (ок. 632—556 гг. до. н. э.), —121, 127, 133

Страбон, ученый, путешественник и зитератор (63—23 гг до н э), 8, 20, 35, 40, 41, 47, 48, 78, 152, 153, 173, 216, 234, 252, 253, 265, 267, 268, 304 Стратокл на Саламина, гимпитомнет, 171

Стратон, властитель финикийского города Силона, 249 Стратоник из Афии, кифарод, 175 «Суда» под этим именем (или назразнием) ао нас доциед византийский словарь X

В ,-19, 35, 36, 78, 88, 110—112 160, 164, 183 185, 187, 196, 207, 211, 224 Судла (Луций Корислий Судла), римский диктатор. — 133, 244, 251—252, 264 Телессила из Аргоса, греческая поэтесса, - 69 Телест из Этолии, иеромнемон, 170 Темистий, греческий софист,

Тацит (Публий Корнелий Тацит), римский историк. 134, 198, 243, 244, 255-263.

Теолот из Никомелии, кафарист. — 166. Теон из Фив. авлет. — 162 Теофраст из Этолии, кифарод. 171 Теренций Публий Африканец, римский комедиограф (190—159 гг. до н. з.), ~203.

266 Терпандр, выдающийся греческий кифарод и композитор, 87, 206—213, 218—220. 227, 301, 305, 306 Терпи, кифарод. — 257

Теодот из Афин, коревт, - 171

Терсин из Сикиона, доревт, -- 171 Тертуалиан, Квинт Септимий, кристнанский писатель (160- 230 гг.), 200 Тиберий Цезарь Август, римский император. 29, 54, 254

Тибулл, Альбий, римский элегический поэт (54-10 гг. до н. э.), 121 Тимей из Тавромении, историк, 152 Тимокл, советник, - 157

Тимоксен из Гистися, лидаскал, - 170

Тимосфен, наварх египетского флота, в прошлом авлет, -216 Тимофей из Милета, кифарод и автор дифирамбов, - 160, 225-228, 231, 301 Тинних, грек, автор песен (время жизни неизвестно), -27

Тиртей, греческий поэт и музыкант VII в. до и э., -217, 221-222, 227 Тит Веспаснан Цезарь Август, римский император, -254 Тразей из Потавии, кифарод, современник Нерона, 261 Трасилл, агонотет. — 162 Траян (Цемарь Нерва Траян Август), римский император - 254 Трифон, греческий грамматик, 129-130

Улиад из Милета, дидаскал. — 170 Фабий Актик из Коринфа, авлет, 166 Фабий Квинтилиан, Марк, римский оратор и теоретик ораторского искусства (35-95 rr), -20, 79, 277 Фалет, греческий аэд и музыкант VII в. до н. э., - 217 219-221, 227

Туллий Цицерон, Квинт, брат М. Т. Цицерона, - 241

Фаний из Кум, кифарист, - 167 Фемий, раб М Т Цицерона, - 268

158

Феолосии I (Цезарь Флавий Феолосии Август), римский император (379-395 гг.). -Феокруг, греческий буколический поэт первой половины III в. до н э. 17, 27,

54, 69, 146 Феофраст, греческий писатель. (374-284 гг. до н. э.). 265, 266

Ферекрат, греческий комедиотраф, 226 Фидакид с Кеоса, коревт, - 170

Филипп, царь Македонии. - 250, 251 Филиск из Беотии, авлет, - 170

Фидий, гениальный греческий скульптор V в. до н. э., -248, 301

```
324
Филиск дидаскал. — 171
Филипп Македонский, царь Македонин, отен Александра Македонского. - 91
ФиЛоксен, греческий поэт, автор дифирамбов (конец V начало IV вв. до н. з.),
      160, 250
Филоксен из Коринфа, кифарист, - 171
Филония из Закинфа, жрец. - 170
Филонид из Закинфа, актер. - 170
Филострат Младыни, писатель III в., 79, 109
филъстрат Старший, писатель рубежа 11-111 вв ,-45, 97, 98, 99, 130
Фил&страт, Флавия, писатель II III вв., 87, 134, 150, 254, 262
Филохор, историк. — 222
Фитон из Гистием, испомнемон, 170
Флавий Павлии, агонотет, - 166
Флакк, раб-композитор. 201, 204
Формион, авлет, современник Демосфена - 226
Фогий, Константинопольский латриарх (858 %) гг., 877 8% гг.), ученый, писа-
     тель. — 88
Фричид из Митилены, кифарист и композитор, 224-227, 231
Фриних, создатель трагеляй и музыкант, - 193
Фукидид, греческий историк. -163, 167, 236, 237
Харид из Афии, авлет. - 170
Хилон, лакедемонянин, один из «семерых мудрецов» (начало VI в до н в 1.-5.
      148
Хрисогон, отпушенник римского диктатора Сучлы. — 268
Цицерон, знаменитый римский писатель и государственный деятель (106—43 гг. до
     н ).-114, 121, 124—125, 140, 143, 144, 174, 195, 202, 203, 223, 224, 229,
     268, 278, 291, 292
Э<вгемер, греческий ученый. — 10.</p>
Эвкер из Александрии, раб тибист, 269
Эвклид, советник, - 158
Эвмарон из Геспий, автор просодия. - 166
Эвник из Этолии, иеромнемон,
Эвтихиан из Коринфа, рапсол. ~ 166
Эвформон, греческий эпический поэт и историк. -49, 103
Эвхарид из Опунта, актер. - 170
Элиан Клавдий, писатель рубежа 11 111 вв., -48, 50, 109, 159, 177, 249, 250
Эмпедокл, греческий философ и поэт, 233
Энесидем из Византия, хоревт, 170
Энний, Квинт, римский ученый и писатель, 10
Эпиген, (хорег 2) из Сикиона (время жизни неизвестно), 183
Эзикрат из Мирины, кифарист. - 170
Эликтет Эмилий, автор поэмы. - 166
Эпихарм из Мегары, комеанограф. - 74, 124
Эратон из Фессалии, лидаскал, 170
Эсхил, великий древнегреческий драматург (524-457 гг. до н. э.), 61, 91, 127,
      141, 191-192, 217, 250, 276
Эхемброт из Аркадии греческий авлод рубежа VII VI вв. до н. э. 153, 214
Ювенал, Дешим Юлий, знаменитый римский поэт-сатирих, - 141, 256, 262
```

| Юлий Цезарь, Гай, римский политически гг до н э),-134, 136, 200, 243, 2 Юстин. раннехристианский писатель (ок. Ямблих, неопифагореец (умер ок. 330 г.) Ясон, тиран Фессалии. 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 45, 252<br>100 165 nr.), 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ш, ново                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Е ВРЕМЯ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Алексеева М — 8<br>Анвенский И — 98<br>Арумасль — 100<br>Асарьев Б. — 305<br>Баранов Н. — 271<br>Бах И 55, 294, 300, 302<br>Бек. — 285<br>Беллин В. — 193<br>Беранов Г. — 302<br>Бекловен Л. — 5, 295, 302, 306<br>Боровский Я. — 103<br>Буренко В. — 8<br>Вагнер Р. — 302<br>Веран Дж. — 302<br>Веран В. — 73<br>Гемарт Ф. — 218<br>Гемарт Ф. — 218<br>Гемарт Ф. — 218<br>Гемарт Н. — 194<br>Гемар Н. — 194<br>Гемар А. — 232, 271, 299<br>Жебелев С. — 297, 298<br>Зайнев А. — 8 | Зелинский Ф — 131 Зубов В. – 296 Киркер А. — 301 Киркер В. — 140 Латышев В. — 140 Латышев В. — 131, 222 Люст Ф – 302 Лосев А. — 273 Маркиш С. — 69, 271 Мессиан О. — 55 Мощирт В. — 295, 302 Мусоргский М. — 302 Ницце Ф.— 178, 179 Палестрина Дж. — 55, 56 Петровский Ф. — 188 Сельаей — 100 Стравинский И — 55 Томасов Н. Н. — 298 Фулобер Г. — 67 Фрозер Дж. — 55, 57, 92 Чайковский П. — 302 Шеривиский С. — 53 Шостакович Д. — 5, 306 Шуберт Ф — 302 Шуман Р. — 302 |

#### СПИСОК ИЛЛЮСТРАНИЙ

Берлин). Шествие женщин с пальмовыми ветками возглавляют авлет и исполнитель на форминге 2 Фрагмент протокоринфского фриза Середина VII в. до н. э. (Национальный музей «Видла Джудия» Рим) Фаланги воинов, выступающих в поход под музыку звучащего двойного авлоса. За. Аттическая амфора. Середина VI в. до н. э. (Лувр. Париж.). Квартет поющих, водосковни кищентантический кифародов

 Изображение на аттическом ковще, предназначавшемся для розлива вина (ф) о(voyón). Середина VIII в. до н. э. (Археологический национальный музей

16. Изображение на кувщине (5 обока) Конец VIII в до н. э. (Антикенмузсум

Афины) В центре - сидящий исполнитель на форминге

- 36. Аттический краснофигурный кубок. Начало VI в. до н. э. (Городское собрание древностей Мюнкен) Пирушка в центре авлетистка с двойным авлосом, слева на стене - кифава и авлос
- 4. Чернофигурная атгическая ваза. Третья четверть VI в. до н. э. (Городской музей Берлин). Здесь запечатлена культовая сцена с авлетами и кифиристами
- Аттическая краснофигурная амфора. Около 525 г. до н. э. (Лувр. Пвриж). Кифарод на агоне. 56. Аттическая чаша Середина V в до н э (Лувр, Париж) Девушка или муза
- е кифарой 6. Рельеф конца II в до и э (Британский музей Лондон) «Апофеоз Гомери» Три верхних пяда посвящены изображению горы муз-Геликову от расположенного вверху на троне Зевса до бородатого Гомера (внизу слева). На
- рельефе можно увидеть кифарода Аподлона, окруженного музами, некоторые из которых держат музыкальные инструменты 7а. Серебряный кельтский котелок 1 в до н. э (Национальный мужи Копентаген)
- Шествие воннов с трубачами, изображенными справа 76. Рельеф из Амитерна Конец I в. (Гражданский музей Аквила) Похоронная процессия с музыкантами, играющими на различных духовых инструментах
  - tibia. litiais, tilba-Расписная стена из Геркуланума. Вторая половина I в. (Национальный музей. Неаполь) Поклонение египетской богине Исиде, во время которого пенис
- гимнов сопровождается игрой на тыбки (тибист на переднем плане, справа) 9 Фрагмент рельефа колонны Траяна. 113 г (Форум Траяна. Рим) Шествие легионеров с духовым «опкестром» (tuba, lituus, buccina, cornu)
- .0. Флагменты пельена тинумфальной апки Вторая половина II в. (Дворен Комсерватории Рим). На одном фрагменте сирава запечатлён трубач, участвующий

зыкой языческий обряд жертвоприношения

в триумфальном циствии, а на другом тибист, сопровождающий своей му-

и новой эры. С обедо сторон от жряды находятся инструменты, являвшиеся обязательными аксессуарами ритуальных действ: кимвалы тимлан и разновилности тибии

12 Мозанка из так называемой «Виллы Цидерона» в Помпеях Конец II в. (Национальный музей. Неаполь). Танцующие музыканты, среди которых один уграет на тимпане, другой на кимвалах, а женщина на двойной тибии

запечатлены скифы, казнящие Марсия.

в нижнем ряду танцоры, авлеты и органисты

Фрагмент мозаики из Трира. Около 230-240 гг. Органист и горинст 14 Ретьеф римского саркофага. III в. (Палацио Дорна. Рим). Соревнование Марсия с Аподлоном. На большом фоагменте Аполлон брацает большим плектром по струкам великолетию укращенного инструмента, а Марсий играет на двойном

авлосе (Правда от него сохранилась только одна трубка). Около колен сидиней

поющие «ак кламацию» (асличальное песнопение) предположительно в честь императора Восточной Римской империи Феодосия [1 (408-450 гг.).

Матери богов Кибелы находится маленький Аттис охватывающий правой рукой хакой-то духовой инструмент. На рельефе нетрудно увидеть и другие фигуры со струкными и духовыми инструментами. Левый небольшой фрагмент изображает Афину, держащую в руках авлосы. На небольшом правом фрагменте

Рельеф фундамента обелиска Феодосия в Стамбуте Около 390 г Спена в цирке.

16. Панель западного поотала собора св. Сабины в Риме. Около 430 г. Люди,

#### I. Античные первонсточники

#### А. Грекоязычные

Aeschulis Tragoediae Iterum edidit revised Henricus Weil Lipsiae, 1907

Apollodon Bibliotheca, Edidit R. Wagner, Lipsiae, 1894

Apollodon Bioliotneca. Edidit R. Wagner Lipsiae, 1894

Apollonii Rhodii Argonautica Recensuit R Merkei Lipsiae, 1889.

Aristidis Quintituani De musica biri très. Edidit R. P. Winnington-Ingram. Lipsiae, 1963. Aristophanes. Comoediae. Edidit Th. Bergik. Vol. 1—11. Lipsiae, 1881—1882.

Anstotelis Opera omnia graece et latine cum indice nominum et rerum absolutissimo. Vol. 1. V. Parisus, 1848—1874.

Ps. Aristoteus Problemata // Musici scriptores graeci Recognovit proemus el indice instruyit Carolus Janus. Lenoria, 1895.

Aristoxeni Elementa harmonica. Rosetta Da Rios recensuit. Romae, 1954.

Arrianus Anabasis, Recognovii Carolus Abicht Lipsiae, 1886
Athenaeus Deipnosophistae, edited and transiated by Charles Burton Gulick Vol

VII Cambridge, 1950 (Loch Classical Library).

Callinga has: Hymnu et epigrammata. Quartum edidit. Udalricus de W.:amowitz.

Moellendorf, Berolini, 1925.

\*\*Callistrati Opera // Philostrati et Callistrati Opera recognovit A Westermann Funapu
Visus Sonhistarum, iterum edubit J. Fr. Bossonade, Himeni Sonhistae Decamationes.

mendavit Fr. Du'bner. Pansis, 1849 ou morceaux choisis des histones venees et de l'Instoire des aimmaux Lecte gree accompagné de notes et remarques par A Mottet Pans,

.978
Clemens Alexandrinus. Stromata, hrsg. v. O. Stählin, Leipzig., 1906
Demosthenes Orationes Ex recension Guil Dindorfii Vol. 1—11 Lips.ae, 1881—1892.

Demostheries Orationes Fx recension Cuil Dindorfii Vol [—]I. Lipsiae, 1881—1892. Diodori Bibliotheca historica. Rec. Fr. Vogel. Vol. 1. III. Lipsiae. 1888—1906. Diogenis Laertii De vitis philosophonum libri. X. cum indice rerum. Ad optimorum.

hbrorum fidem accurate editi Editio stereoliya C Tauchnitii T | 11 Lipisa editi. Au Opiniotiii Dio Cassius Cocceanus Histonarum Romanorum quae supersunt. Ed Ursulus Philippus Boisevum Vol. 1—11 Bernhui 1895—1901

Diorus Chrysostomi Quae exstant omnia. Edidit, apparatu entico instruxil J. de Arnim.

Vol. I-N. Berolmi, 1893-1896.

Dionysti Halicarnasei Opuscula Ed. H. Usener et L. Radermacher Vol. 1-11 Lipsiae, 1899-1904

Epitoma Vaticana ex Apollodori Bibliotheca Edidit R. Wagner Lipsiae, 1891

Euripidis Tragoediae ex recensione Aug. Nauckii. Vol. I. III. Lipsiae, 1892—1895

В приводящемся здесь списке указана только та литература, которая цитировалась в настоящей книге зыбо послужила основой для отдельных ее очерков

Яитература Eustathil Episcopi Thessalonicensis Commentarii ad Homen Iliadem et Odysseam Vol I-VII. Linsiae, 1825-1830. Flauti Josephi Bellum judajcum // Flavii Josephi Opera omnia post Imm. Bekkerum recognovit Samuel Adreanus Naber Vol. V-VI Lipsiae, 1895-1896 Heradides Ponticos, hrsg. Fritz Wehrli. Basel, 1969 (Die Schule des Anstoteles, 7) Herodotus Historiarum libri IX Ed.dit H Rud Dieisch, Vol. 1. 11 Lipsiae, 1887 1889 Henodus. Theogonie Les travaux et les jours, le boucher Texte établi et traduit par Paul Mazon. Pans. 1928. Hesiodi Carmina, Recensuit A. Rzach, Lupsiae, 1902. Hesychu Alexandrun Lexicon, Ethionem minorem curavit Mauricius Schrudt, Jenac, 1867 Homers Ilias cum potiore lectionis varietate. Edidit August Nauck. Beroami, 1877. Homert Odyssea Edidit Guittemus Dindorf Pars 1 11 Linsiae, 1899-1900 Homerus, Hymni Homerus, Lipsuse, 1882. Jambuchi De vita Pythagorica liber, graece et latine Recogn. Th. Kiesseling. Pars I—II. Lipsiae, 1815—1816 Libanius Opéra, Rec R Foerster Vol I VI Lapsiae, 1903-1911 Lucianus Samosasensis. Opéra, Ex recognit. Caron Jacobitz. Vol. 1. III. Lipsiae. 1887. 1889. Nicomachi Geraseni Harmonikon enchindion // Musici scriptores graeci, éd Carolus Janus, Leipzig, 1895 Pausaniae Descriptio Graeciae. Recognovit Joh Chr Schubart Vol 1 - IL, Lipsiae, 1881-1883 Philostrati muoris Imagines O Benndorfii et C Schenkelii consilio et opéra adiuti recensuerunt seminanurum vindobonensium sodales. Lapsiae, 1893. Philostrates minor Imagines Caltistrates, Descriptiones Rec. O Schenkel et F Reisch, Lipsiae, 1902 Philostrate De vita Apollonii Tvanei Bonon, 1501. Photo Lexicon, Ed. R. Porsonus, Pars 1-11 Japaner, 1823 Pindari Carmina cum fragmentis Edidit Heruicus Maehler Pars 1-[1] Leipzig, 1980-1983. Platonia Dialogi, Recognovit Martinus Wobirab, Vol. 1-V. Linsiae, 1908-1912 Pluturque De la musique Texte, traduction, commentaire, précédés d'une étude sur l'éducation musicale dans la Grèce antique par Francois Lasserre Olten, Lousanne, Plutarchi Vitae parelielae iterum recogn. C. Sintenis. Vol. 1. V. Lapsiae, 1884-1889. Plutarchi Chaeromensis Moralia, recognovit Gregorius N. Bernardakis Vol. I. VII. Lipsiae. 1888—1896. Polluas Onomasticon. Ed. E. Bethe Leipzig. 1900 (Lexicographi Graeci, vol. 1X) Polybu Historiae Editionem a Ludovico Dindorf to curatam retracta vat Theodorus Buttner-Wobst. Vol. 1-V Lipsiae, 1882-1905 Porphyru philosophi piatonici Opuscula selecta iterum recognovit August Nauck Prodi Chrestomatheia, éd. Th. Gaisford. Leipzig, 1832 Ptotemuer Harmonicorum libri très//Die Harmonielehre des Klaudios Ptolemaios, hrsg Ingemär During Göteborg, 1930 (Göteborgs Högskolas Arsskrift, 36/1). Sexti Empirici Adversus mathematicos // Sexti Empirici Opera Rec H. Hatschmann Vol. III. Ed. J. Man. Lipsiae, 1954 Sophodis Ajax // Sophodis Tragoediae ex recensione Guilelmi Dindorfii Vol. II Lipsiae, 1857, Strabous Geographica. Recognovit Aug. Meineke Vol. 1. 11 Lapsiae, 1877 Suidas Lexicon. Ex recognitione Imm. Bekken Berolim, 1854. Themistii Orationes, emenday a G Dindorfio Liosiae, 1832 Theocritus, Bio, Moschus Reliquiae accedentibus incertorum Idyllius Recensuit H L. Ahrens, Lipsiac, 1884. Theophraste Caracteres. Texte étable et traduit par O. Navatre Paris, 1920.

Е. В. Гервеман 330

explanavit Ernestus Fridericus Poppo. Editio tertia, quam auxit et emendavit Johannes Matthias Stahl Vol. F. IV. Lipsiae, 1875—1883. Xenophons Anabasis. Fur den Schulgebrauch erklärt von Ferdinand Vollbrecht. Vol. I—III. Lipsiae. 1896—1907 Xenophoniis Historia graeca. Recensuit Otto Keller Editio maior cim apparatu critico.

Thucydidis De bello peloponnessaco libri octo. Ad optimorum librorum fidem editos

et indice verborum. Lipsiae, 1890.

## БЛатиноязычные

Ammioni Marcellini Rerum gestarum libri // Romische Geschichte Laieinisch und Deutsch und mit einem Kommentar versehen. Von Wolfgang Seyfarth. T. I. IV. Berlin,

1968-1971. Apalei Madaurensis Apologia sive De magia liber et Florida. Recensist Y van der Vhet, Lipsiag, 1900

Aurelii Augustini De civitate Dei libri XXII Recognovit B Dombart Vol [-1] Lips ge, 1905 1909. Ausomi burdigalensis Opuscula, Recensuit Rudolfus Peiper Lipsiae, 1886.

Boem De institutione musica // Anich Manhi Torquan Sevenni Boem De institutione anthmetica libri duo. De institutione musica libri quinque. Edidit G. Friedlein. Lipsiac.

1867 Carsiodori De musica // Cassiodori Senatoris Institutiones Ed. R. A. B. Mynors

Oxford, 1937 Ciceronis Opera rhetorica recognovit Gulielmus Friedrich Vol. 1 X Lipsiae, 1878

1898 Curtus Rufus Historiarum Alexandri Magni Macedonis libri, qui supersunt Recensuit Edmundus Fledicke 1 ipsiae 1908 Gellii Auli Noctium atticarum libri XX ex recensione et cum apparatu entico Martini

Heriz, Vol 1-11 Berolim, 1883-1885 Horatius Plantair recensuit alque interpretatus est Joannes Gaspan Orellius. Editionem minorein sextam post Joannem Georgium Baiterum curavit Guilelmus Hirschfelder Vol.

I—II, Lipsuae, 18×2, 18×4.
Julii Caesaris Commentarii cum A. Hirtis altorumque supplementis ex recensione.

Bernardi Kubier Vol J. III Lipsiae, 1893. 1897 Junius Juvenalis Saturarum libri V Mit erklarenden Anmerkungen von Ludwig

Friendiaender, Leipzig, 1895.

JustimaniNovellae quae vocantur sive Constitutiones digestae Edidit C. E. Zachariae

Vol. I-II Lipsiae [881-189] Lucani Annaei Pharsalia edited with english notes by Charles Edmund Haskins. With

an introduction by W.Liam Emerton Heitland, London, 1887

Lucretu Car'i De rerum natura libri sex. Edidii Adolphus Briegen Lipsiae 1894.

Ovidu Nasonis Carmina ed derunt Henricus Stephanus Sedlmayer, Anton us Zingerle.

Otto Guthling, Vol. 1-11. Lupstae, 1884. Petronii Saturae et liber Priapeorum recensuri Franciscus Buecheler. Berolini, 1912.

Planti Comoediae Recensuit instrumente critico et prolegomenis auxit Endericus

Ritschelius sociis operae adsumptis Gustavo Loewe, Georgio Goetz, Friderico Schoel, Vol.

1—IV Louge. 1871. 1902. P. Unit Secundi. Naturalis historiae libri XXXVII. Post Ludovici Jani obitum recognovit. et scripturae discrepantia adiecta edidit Carolus Mayhoff Vol. I-VI Lipsiae, 1854-1865

Punn Caecuti Secundi Epistolae et Panegyricus, Recensuit Carolus Hermannus Weise

Quintiliani Fabri Institutio oratoria libri XII Edidi, L. Radermacher Lipsiae, 1907 Sallusti Crismi De conquatione Catilinae et De bello inguithino libri ex Historiarum fibris quinque deperditis orationes et Epistulae. Erkläart von Rudolf Jacobs. Berlin, 1894

Senecae Epistulae ad Lucifium //L. Annaei Senecae philosophi Opera omnia. Ad optimorum librorum fidem accurate édita. Vol. III. (V. Lipsiae, 1880-19.1

Tacin Cornela Opera quad extant. Ex fide optimorum librorum accurate recensuit Carolus Hermanus Weise Vol 1-11 Lipsiae 1874-1882 Terenni Afri Comoediae Iterum recensuit Alfredus Fleckeisen Lipsiae, 1898 Tin Livit Ad urbe conduta libri. Editionem primam curavit Guilelmus Weissenborn Editio altéra, quam curavit Mauritius Multier Vol. 1—1V. Lipsiae, 1850—1851 Varrous Antiquitatum Rerum Divinarum libri I, XIV, XV, XVI Praemissae sunt quaestiones varronianae auctore Reinholdo Agahd // Jarbucher für classische Philologie 24. Suppl. 1898. P 1-220, 367 381

Литература Suetonii Tranquilli Vitae duodecim caesarum cum scriptis minoribus et fraementis

331

Varronis Rerum rusticarum libri très recognovit Henricus Keil Lipsiae, 1889 Vergilis Maronis Opera. Ad praestantum librorum lectiones accurate recensuit Carolus Hermannus Weise, Lipsiae, 1887 Vitravii De architectura libri decem, Iterum edidit Valentinus Rose, Lipsiae, 1899

#### В. Антологии

Bergk Th Anthologia Lyrica Leipzig, 1897 Bergk Th. Poetae Lynci Graeci Bd 1-IV Leipzig, 1878-1882 Das Marmor Parium, herausgegeben und erklari von belix Jacoby Berlin, 1904

Diets H Die Fragmente der Vorsokratiker Bd. I-11 Berlin, 1922 Dittenberg G. Sylinge inscriptionum graecorum. Vol. 1-17. Lipsiae, .915-1924.

curante Carolo Hermanno Weise Lipsiae, 1882.

Enigrammatum Anthologia Pa atina Vol 1-111 Paristis, 1880-1890 Grenfell B P Hunt A. S. The Hiben Papyri London, 1906

Kock Th. Comicorum Atticorum Fragmenta Vol 1-111 Leipz g. 1880-1888.

Mutter C. Fragmenta Historicorum Graecorum Vol 1-- V. Paris, 1841--1870. Nauck A. Euripides perditarum fragmenta Tragediarum Leipzig, 1885 Nauck A. Tragicorum graecorum fragmenta Leipzig 1956 Page D. L. Poetae Me ici Graeci. Oxford, 1962 Supplementum Lyricis Graecis. Oxford, 1974

Научно-исследовательская литература

# Abert H. Music und Politik im klassischen Altertum // Neue Musikzeitung 45. 1924.

Abert H. Die Stellung der Musik in der- antiken Kaltur // Die Antike 2, 1926 Abert H Die Lehre vom Ethos in der griechischen Musik Leipzig, 1899 Anderson W Ethos and Education in Greek Music Cambridge, 1966. Boeckh A De metris Pindari Leipzig, 1811

Behn Fr Musik,eben im Altertum und frühen Mitteralter Stuttgart, 1954 Bohme R. Orpheus. Das Alter des Kitharoden. Berlin. 1953.

Chailley J. La musique de la tragedie grecque devant une déconverture épigraphique // Revue de musicologie 39, 1957 Coleman Norton P Cicero and the Music of the Spheres // Classical Journal 45 1950.

Coleman-Norton P. Music and Musicians among the Greeks//Mus ca 2, 1935

Del Grande C. Nomos citarodico // R.visia Indo-Greca-Italica 7, 1923 Deubner L. Pajan!/Neue Jahrbucher 22, 1919.

Deutster I. Terpander und die siebensaitige Leier // Berliner Philologische Wochenschrift 50, 1930. Deubner L. Die viersattige Leier // Mitteilungen des Deutschen Archäologischen

Instituts 54, 1929

Domaszewski A von. Die Rangordnung des römoschen Heeres // Bonnen Jahrbücher

Heft 117, Bonn, 1908 Fleming Th. The Musical Nomos in Aeschylus' Oresteia // Classical Journal 72, 1977

Gerstman E Modern Perception of Ancient Greek and Byzantine Music // Orbis musicae, 10, 1990-1991. Gebhard V Thamyris // Real Encyclopadie der classischen Altertums Wissenschaft Bd. 5. (Neue Bearbeitung) Zweite Reihe 9. Haiband, Stuttgart, 1934, Col. 1236-1245. Gevaert Fr Histoire et théorie de la musique de l'antiquité Voi 1-11 Gand.

Е. В. Гепиман

332

1875-1881 Graf F. Nomos orthios//Rhemisches Museum 43, 1888. Grieser H. Nomos ein Beitrag zur griechischen Musikgeschichte. Heidelberg, 1937 Groungen B. A propos de Terpandre//Mnemosyne IV/8, 1955.

Guhrauer H. Über vouoc πολιπεφαλός /, Verhandlungen der 40. Versammlung deutscher Philologen und Schulmanner Gorlitz 1889 Leinzig 1890 Guhrauer H Zur Geschichte der Automusik. Eine Entgegung // Jahrbucher für Classische Philologie 121, 1880. Henderson I Ancient Greek Music // New Oxford History of Music Vol I Ancient

and Oriental Music, ed Egon Wellesz London, 1957 Howard A. The Aukos or Tibia // Harvard Studies in Classical Philology 4, 1893. Huchzermever H. Aulos und Kithara in der griechischen Musik bis zum Ausgang

der klassischen Zeit (nach den literarische Ouellen). Emsdetten, 1931 Huchzermeyer H. Die Bedeutung und Stellung der Musik in der gnechischen Trag=odie 1/ Fescischrift 75 Jahre Stiftisches Humanistisches Gymnasium Monchen-Gladbach Mönchen-Gradbach, 1952.

Husmann H. Olympos, die Anfange der greichischen Enharmonik // Jahrhuch der Masikhibkothek Peters 44, 1938. Jan K. Auletischer und aulodischer Nomos // Jahrbücher für Classische Philologie 119, 1879

Jan K Aulos und Nomos/fihid , 123, 1881 Jan K. Die griechischen Floren//Allgemeine Musikalische Zeitung 16, 1881 S. 465-470, 481-488, 497-502

Jun K. Der pythische Nomos und die Syranx// Philologus 38, 1879 Juthner J. Terpanders, Nomenghederung/Wiener Studien 14, 1892 Kaden Ch. Die Stellung der Berufsmusiker in der Gesellschaft des antiken Griechenland //

Beiträge zur Musikwissenschaft II 1969 Kircher A. Musurgia universalis Romae 1650. Kotter H. Das kuharodische Programon/Philologus 100, 1956.

Landels J. Ancient Greek Musical Instruments of the Wood-wind Fami v. Phd. Hull. 1961 (машинописы) Liermann O Analecta ep graphica et agonistica Halle, 1889

Lippman Ed. The Sources and Development of the Ethical View of Music in Ancient Greece / Musical Quarterly 49, 1963 Luders O Die dionysischen Kunstler Berlin, 1873

Marx Fr. Musik aus der gnechischen Tragodiei/Rheinisches Museum 82, 1993. Michaelides S. The Music of Ancient Greece. An Encyclopaedia. London, 1978. Moursopoulos E. La musique dans Loeuvre de Platon. Paris, 1959.

Neubecker A. Altgnechische Musik eine Einführung Darmstadt. 1977 Okal M. Aristophane et les musicians // Charisteria Francisco Novolny octogenario

oblata Curaverunt Stiebitz F., Hosék R. Praha, 1962

Otto W. Die Musen und der göttliche Ursprung des Singens und Sagens. Dusseldorf, 1955

Pariberi R. Cantores graeci nell'ultimo secolo della republica in Roma // Aegyptus,

sene scientifica 3 1925.

Pickard Cambridge A. Dithyramby, Tragedy, and Comedy Oxford, 1927 Pickard Cambridge A. The Dramatic Festivals of Athens Oxford, 1953

Pickard Cambridge A. The Theatre of Dionysus in Athens. Oxford, 1946. Pintacuda M. La musica nella tragedia greca. Cefalu, 1978

Pohlmann E Denkmäler astgrechischer Musik Numberg, 1970 (Erlanger Beiträge zur Sprach- und Kunstwissenschaft, 31).

Rabe H. Eurtpideum//Rheinisches Museum. Bd. 63. Heft. 3, 1908. Reinach Th. La musique grecque. Paris. 1926. Richter I. Musikalische Aspekte der attischen Traeödienchore // Beiträge zur Musikwissenschaft 14, 1972. Richter L. Die neue Musik des eriechischen Antike // Archiv für Musikwissenschaft 25, 1968. S. 1-18, 134-147. Richter L. Zum Stilwandel der griechischen Musik im 5-4. Jahrhundert # Forschungen und Fortschritte 44, 1967. Riethmüller A. Musik zwischen Hellenismus und Snätantike // Die Musik des Altertums. hrsg. Riethmüller A. und Zaminer Fr. Regensburg, 1989. Rome A. L'origine de la prétendue mélodie de Pindare // Etudes classiques 1, 1932. Rome A. Pindare ou Kircher // Ibid. 4, 1935. Sachs C. The History of Musical Instruments. New York, 1940. Sachs C. The Rise of Music in the Ancient World, New York, 1943. Schlesinger K. The Greek Aulos, London, 1939. Schlesinger K. The Harmoniai // Music Review 5, 1944. Schneider K. Plectrum // Real-Enzyklopädie der Klassischen Altertumswissenschaft 41, 1951. Thiemer H. Der Einfluß der Phryger auf die altgriechische Musik. Bonn-Bad Godesberg, 1979. Vetter W. Mythos-Melos-Musica. Leipzig, 1961. Wegner M. Das Musiklehen der Griechen. Berlin. 1949. Wille G. Musica romana. Die Bedeutung der Musik im Leben der Römer. Amsterdam. 1967. Zaminer Fr. Musik im archaischen und klassischen Griechenland // Die Musik des Altertums, hrsg. Riethmüller A. und Zaminer Fr. Regensburg, 1989. III. Литература на русском языке А. Перводы античных первоисточников

Литература

# Аристотель. Политика (пер. С. Жебелева) // Аристотель, Сочинения в четырех

томах, T.IV, М., 1983. Боэций. Наставление к музыке 1,1-2 (пер. В. Зубова) // Музыкальная эстетика западноевропейского Средневековыя и Возрождения. Составление текстов и общая вступительная статья В. П. Шестакова. К., 1966.

Витрувий. Десять книг об архитектуре. Пер. Ф. А. Петровского. М., 1936. Гомер. Илиада. Пер. с древнегреч. Н. Гнедича. М., 1982. Еврипид. Финикиянки. Пер. с древнегреч. И. Анненского // Еврипид. Трагедин. M., 1969, r. 2.

Овидий, Публий Назон. Метаморфозы. Пер. С. В. Шервинского. Л., 1938. Платон. Государство. Пер. А. Н. Егунова // Платон. Соч. В 3-х т., т. 3/1. М., 1971.

Платон. Законы. Пер. А. Н. Егунова//Там же, т. 3/2. М., 1972. Плутарх. О музыке. Пер. с греч. Н. Томасова, с пояснит, примеч, и вступ.

статьей Е. М. Браудо, с прилож. бнографии Плутарха А. И. Малеина. Пг., 1922. Плутарх. Тесей. Пер. С. П. Маркиша // Плутарх. Сравнительные жизнеописания.

B 3-x T., T. I. M., 1961. Паутарх. О подавлении гнева. Пер. Я. Боровского / Плутарх. Соч. М., 1983.

Е. В. Гервиман 334

#### Б. Научная литература

Асафьев Б. Об изучении музыки средневековья. Публикация И. Земцовского // Традиция в истории музыкальной культуры. Античность. Средние века. Новое время.

Л., 1989.
Алексеев В. Древнегреческие поэты в биографиях и образцах. СПб., 1895. Вересаев В. Живая дуща. Ч. П: Аполлон и Лионис. М., 1929.

Гериман Е. Античное музыкальное мышление. Л., 1986.

Гериман Е. Восприятие разновысотных звуковых областей в античном музыкальном мышления//Вестник древней истории 1971, вып. 4.

Гереман Е. 'Н порожотологі и три вила звучания // Acta antiqua Academiae

Scientiarum Hungaricae, T. XXVI. Fase, 3/4. Budanest, 1978. Герцман Е, Античное учение о мелосе // Критика и музыкознание, Л., 1987,

вып. Гереман Е. Инструментальный катвлог Поллукся // Из истории инструментальной музыкальной культуры, Л., 1988.
Герциян Е. Cassiodon De musica // Традиция в истории музыкальной культуры.

Античность. Средине века. Новое время. Л., 1990. Гери,ман Е. Античная музыкальная акустика о резонансе // Gordon Athol.

Anderson, In memoriam, Wissenschaftliche Abhandlungen 49. Henryville-Ottawa-

Binningen, 1984. . . Бозций и европейское музыкознание //Средние века. Выпуск 48, 1985. Гериман Е. Ладотональная терминология трактата Бозция «De instituione musica» // Проблемы музыкальной науки. Выпуск 7. М., 1989 (см. также: Gertsman E.). Гордезиани Р. Проблемы гомеровского эпоса, Тбилиси, 1978.

Зайцев А. Культурный переворот в Превней Греции VIII-V вв. до н. з. Л., 1985. Зелинский СР. Из истории идей. СПб., 1916, т. 1. Иноземцев А. Остров Лесбос и лесбийские певцы и поэты. Казань, 1873.

Каган М. Морфология искусства. Историко-теоретическое исследование внутреннего строения мира искусств. Л., 1972.

Кун Я. Легенды и мифы Древней Греции М., 1975.
Легенды и сказания Древней Греции и Древнего Рима. Состав. А. А. Нейхардт.

М., 1988.
Лосев А. Античная музыкальная эстетика // Античная музыкальная эстетика. Вступ. очерк и собр. текстов профессора А. Ф. Лосева. М., 1960.

Меликова-Толстая С. Серенада в античной литературе. Л., 1929. Немущил И. Амбарвални, арвальские братья и арвальская песнь // Филологиче-

ское обозрение, 1897, XII, с. 195—205. Никитин П. К истории афинских драматических состязаний. СПб., 1882. Никитский А. Дельфийские эпиграфические этюды. I-VI. Одесса, 1894-1895. Никитский А. Исследования в области греческих надписей. Юрьев. 1901.

Нилендер В. Греческая дитература в избранных переводах. М., 1939. Ниище Ф. Рожление трагедии из духа музыки. Пер. с нем. Н. Полилова. СПб.,

1903. Пето В. О голосииках в античных театрах. СПб., 1910. Толетой И. Инвективные песни аттического крестьянства в древней комедии //

XLV. Академик Н. Я. Марру, М., 1935. Толстой И. Азды. Античные творцы и носители древнего эпоса. М., 1958.

Федорова Е. Латинские надписи. М., 1976. Хрестоматия по истории Древнего Рима. Под ред. доктора историч. наук С.

Л. Утченко. М., 1962. Федорова Е. Императорский Рим в лицах. М., 1979. Федорова Е. Императорский Рим в лицах. М., 1979. Флобер Г. Письмо к Лун Буйле от 10 февраля 1851 г. (пер. с франц. Б.

Грифцова) //Флобер Г. Собр. соч. В 5-ти т., т. 5. М., 1956. Фрэзер Дж. Золотая ветвь. Пер. с антл. М. Рыклина. М., 1983.

Фрейденберг О. Миф и литература древности, М., 1978.

### ОГЛАВЛЕНИЕ

| К читателю                              | 5   |
|-----------------------------------------|-----|
| Очерк первый. Музыкальный пантеон       |     |
| Миф и явь                               | 9   |
| Шумные куреты                           | 1.1 |
| Звуки моря и неба                       | 13  |
| Эхо                                     | 15  |
| Священные насекомые муз                 | 16  |
| Музы-прорицательницы                    | 18  |
| Музы-кариты и музы-камены               | 21  |
| Ремесла муз                             | 22  |
| Музы и «музике»                         | 25  |
| Дафиис и сирены                         | 27  |
| Предводитель муз                        | 29  |
| Аполлон против Гермеса                  | 31  |
| Форминке или лира?                      | 34  |
| Буйный сын Семелы                       | 37  |
| Пришелец из Малой Азии                  | 39  |
| Музыкальная свита Диониса               | 45  |
| Пан и Сиринга                           | 50  |
| Очерк второй. Языческие поклонения      |     |
| Эти стрянные древние боги               | 55  |
| Вокруг алтаря                           | 59  |
| Музыкальные приношения                  | 62  |
| Гимны в Дельфах                         | 67  |
| Жрецы Аполлона                          | 70  |
| Дифирамб Дионису                        | 72  |
| Мистическое видение                     | 76  |
| Очерк третий. Между мифом и реальностью |     |
| OpdeR                                   | 7.8 |
| Лин                                     | 88  |
| Фамир                                   | 93  |
| Амфион                                  | 96  |
| Гиагнис                                 | 99  |
| Марсий                                  | 103 |
| Олимп                                   | 109 |

Очерк четвертый. От рождения - до смерти

120

123

128

131 136 138

141

Триединая тармония

Танцующий авлет

Поэт - это композитор

На все случан жизни В честь Гименея

Трапеза с музыкой Перед уходом в царство Анда

| Очерк                                           | пятый. Музыкальная агонистика                                                                                                      |            |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Олимпийская идея                                | 5.7. thus                                                                                                                          | 145        |
| Пифияды                                         |                                                                                                                                    | 150        |
| Панафинеи                                       | **                                                                                                                                 | 158        |
| Конкурсомания                                   |                                                                                                                                    | 166        |
| Оче                                             | ерк шестой. Звуки амфитеатра                                                                                                       |            |
| От дифирамба к трагедии                         |                                                                                                                                    | 178        |
| Музыка и маски                                  |                                                                                                                                    | 186        |
| Начиная от Ливия Андрог                         | ника                                                                                                                               | 196        |
| Очерк                                           | седьмой. На службе у государства                                                                                                   |            |
| Преображения нома                               |                                                                                                                                    | 206        |
| Фалет и Тиртей                                  |                                                                                                                                    | 217        |
| Топор и лира                                    |                                                                                                                                    | 223        |
| Философия цензуры                               |                                                                                                                                    | 229        |
| С авлосом и сальпинксом                         |                                                                                                                                    | 233        |
| Оркестр для легионов                            |                                                                                                                                    | 239        |
| Очерк во                                        | сьмой. Дялетанты и профессионал                                                                                                    | лы         |
| Тираны, цари, императоры                        | d                                                                                                                                  | 248        |
| Позорная и возвышенная                          |                                                                                                                                    | 255        |
| Свободные и рабы                                |                                                                                                                                    | 263        |
|                                                 | Очерк девятый. Новый миф                                                                                                           |            |
| Загадочный сфинкс                               |                                                                                                                                    | 271        |
| «Гармония» — это стиль                          |                                                                                                                                    | 273        |
| Образы высотных полюсов                         | <u> </u>                                                                                                                           | 277        |
| Старая илея на новый лад                        | 1                                                                                                                                  | 281        |
| Музыка космоса                                  |                                                                                                                                    | 289        |
| Фрагмент из папируса                            |                                                                                                                                    | 292        |
| Много столетий спустя                           |                                                                                                                                    | 294        |
| Эпилог                                          |                                                                                                                                    | 300        |
| Именной указатель                               |                                                                                                                                    | 308        |
| Список иллюстраций                              |                                                                                                                                    | 326        |
| Литература                                      |                                                                                                                                    | 328        |
| информацию о го<br>Санкт-Петербург, Ул<br>(здан | пьства «АЛЕТЕЙЯ», а также пол<br>отовящихся изданиях Вы можете<br>ниверситетская наб., Менделеевс<br>ие Исторического факультета), | по адресу: |
| P Mara                                          | THE AVERDORCHTOTOKER PHUTES                                                                                                        |            |

Магазин работает с 10<sup>st</sup> до 18<sup>st</sup> кроме субботы и воскресенья.